EDICIONES
=] COMPLUTENSE OO0
Arte, Individuo y Sociedad ENTREVISTA

ISSN: 1131-5598 e e-ISSN: 1131-5598

Imaginarios de locura y feminidad.
Entrevista a Marina Nunez

Paloma Gonzalez-de la Plata
Universidad de Granada

1. Introduccion

Marina Nufiez (Palencia, 1966) es una de las artistas interdisciplinares espafiolas mas relevantes del panorama
contemporaneo espafol, reconocida por su indagacion en cuestiones de género, identidad, cuerpo y
monstruosidad desde una perspectiva critica y feminista. Es licenciada en Bellas Artes por la Universidad
de Salamanca y se doctoro en esta misma disciplina en la Universidad de Castilla-La Mancha. Combina su
trabajo como Profesora Titular de Pintura en la Universidad de Vigo con el desarrollo de su extensa obra,
que abarca desde principios de los afos 90 hasta la actualidad, en la que explora y reinterpreta, entre otros
aspectos, los imaginarios historicos sobre la locura, la histeria y la feminidad, explorando como el arte puede
cuestionar las estructuras de poder y los discursos de la razon normativa. En esta entrevista, orientada
hacia el dialogo en torno a la figura de la mujer, su relacion estereotipica con la locura y su uso en el cine,
Nufez reflexiona sobre los fundamentos tedricos y politicos de su practica, sus influencias intelectuales y su
concepcion del cuerpo femenino como espacio simbolico de resistencia y transformacion.

2. Entrevista

Paloma Gonzalez (PG): ¢ Qué te motivd inicialmente a explorar la figura de la mujer histérica —tradicionalmente
patologizada— y como surgio tu interés por abordar esta tematica en tu obra?

Figura 1. Marina Nunez, Sin titulo (locura), 1996. (Cortesia de la artista, www.marinanunez.net)

Marina Nufez (MN): Varios motivos. Una primera intencion de analizar -deconstruir- los estereotipos
dominantes en nuestra historia sobre la feminidad, en los que la locura siempre aparece, como minimo como
un exceso incontrolado de emociones o una carencia de racionalidad. Pero no era solo una reflexion en
negativo, sino una apuesta en positivo: la propuesta de una subjetividad diferente a la candnica, que no
estuviera atada a la razon instrumental que tan acertadamente se cuestiond en la modernidad y
posmodernidad. En ese sentido, las figuras de la loca y la monstrua podrian interpretarse, metaféricamente,
como un retorno de lo reprimido, sin pretender en ningun momento hablar del terrible dolor real del conjunto
de enfermedades asociadas a los trastornos mentales. También sin duda la iconografia de la Salpétriére, que

Arte, Indiv. y Soc. 38(1), 2026: 195-199 195


https://orcid.org/0009-0004-3085-4020

196 Gonzalez-de la Plata, P. Arte, Indiv. y Soc. 38(1), 2026: 195-199

conoci mas a fondo gracias al libro Invention de I'hystérie. Charcot et I'lconographie photographique de la
Salpétriére de Didi-Huberman (1982).

PG: ¢;Qué te llevo a querer representar los estereotipos ligados a lo femenino en tu arte?

M.N. Una intencion politica, feminista, y también la cotidianeidad: es mas sencillo hablar de lo que mas se
conoce, y yo conozco mejor todo lo asociado a ser mujer.

PG: ;Como definirias la relacion entre la figura de la mujer y la locura en tus piezas artisticas?

M.N. Es una relacion metaférica relacionada con nuestra historia cultural. No relaciono a las mujeres con
la locura mas que en algunas piezas o series especificas; no es un tema presente en toda mi trayectoria.

PG: Tu serie sobre histéricas alude a una larga tradicion en la que la mujer ha sido catalogada como
enferma mental o descontrolada. ;Coémo ves la relacion entre arte, medicinay control social sobre el cuerpo
femenino? i

M.N. El arte ha contribuido a esa asociacion, sin duda. El libro Idolos de perversidad, de Bram Dijkstra
(1986), fue una de mis primeras influencias en esos primeros afos de carrera profesional, mientras escribia la
tesis doctoral, centrando su repaso de imagenes misoginas en la segunda mitad del XIX y principios del XX.
A partir de los anos 60-70 del siglo XX, las mujeres artistas cuestionan esas representaciones y comienzan
a proponer las suyas, en los comienzos del arte feminista.

PG: La histeria femenina ha sido entendida en muchos casos como una forma de resistencia frente a
las normas sociales opresivas. ¢En qué medida tu obra recupera esta dimension subversiva y cuestiona los
discursos tradicionales sobre el cuerpo y la psique femenina?

Figura 2. Marina Nufiez, Sin titulo (locura), 1996. (Cortesia de la artista, www.marinanunez.net)

M.N. Ese era uno de los intentos, si. Quiza en el texto Algunos cuerpos se definen en negativo (2002) se
explica mas ampliamente los objetivos que tenia en mente al representar esos cuerpos no canonicos.
Recomiendo también el libro El feminismo espontaneo de la histeria de Emilce Dio Bleichmar (1985), que
ahonda en lo que planteas.

PG: ¢Hasta qué punto han influido el cine, la literatura o la teoria feminista en tu interpretacion artistica de
la histeria femenina?



Gonzalez-de la Plata, P. Arte, Indiv. y Soc. 38(1), 2026: 195-199 197

Figura 3. Marina Nufiez, Gaético (3), 2020. (Cortesia de la artista, www.marinanunez.net)

M.N. Sin duda todo ello. Kafka, Lovecraft, Shelley, Poe, Wilde, Stevenson... |a literatura gaética del XIX, con
sus monstruos y fantasmas, sus posesiones y emociones desbocadas, me crearon desde muy pronto la
pasion por un imaginario de lo insdlito, lo misterioso, lo oscuro, lo abismaly lo siniestro. En cuanto al cine, son
innumerables las peliculas que se apropian de la iconografia de la histeria. En el catalogo de la exposicion del
Patio Herreriano de Valladolid (2013), que precisamente recoge esa confluencia entre imagenes de histéricas
y de poseidas, recopilé imagenes que exploran esa idea. (Paginas 52-55).

PG: ;Qué referentes artisticos e intelectuales —ya sean histéricos, contemporaneos o personales— han
influido en tu representacion de la psique femenina, especialmente en relacion con la construccion de figuras
histéricas, monstruosas o transgresoras?

M.N. Son innumerables. Por ejemplo, el cine del primer Cronenberg y, en general, el cine de terror, la
literatura gadtica ya citada pero también la de ciencia ficcion, como por ejemplo en la trilogia Xenogénesis
de Octavia Butler, la pintura barroca y renacentista de martires o dolientes, artistas contemporaneos como
Marlene Dumas, Patricia Piccinini o Tony Oursler, ensayistas como Donna Haraway o Rosi Braidotti, y
cientificas como Lynn Margulis.

Figura 4. Marina Nufiez, Sin titulo (ciencia ficcion), 2010. (Cortesia de la artista, www.marinanunez.net)



198 Gonzalez-de la Plata, P. Arte, Indiv. y Soc. 38(1), 2026: 195-199

PG: ¢ Podrias describir tu proceso creativo al abordar temas tan complejos y emocionales?

M.N. No estoy siendo autobiografica; no me siento emocionalmente implicada de ese modo. Defiendo
el cuerpo y las emociones frente al ideal, dominante en nuestra cultura, de la razén descarnada y objetiva, y
en varias obras ese es el tema de fondo, pero el proceso creativo no es diferente si la obra representa una
situacion emocional extrema o un paisaje en un jarron.

PG: ;Como construyes visualmente los estados de alteracion psiquica entus obras, y qué tipo de simbolos,
metaforas o distorsiones utilizas para explorar la histeria y la locura desde una perspectiva femenina?

M.N. Siempre represento la psique mediante la representacion de los cuerpos, y he utilizado varios
recursos formales, como las posturas y gestos exagerados y dramaticos, el color, o |la propia iconografia, que
varia segun las series (la histeria, el infierno, la tortura, la huida, Daphne...), pero que siempre es muy narrativa,
sugiriendo una situacion o historia bastante concreta.

PG: ;Como entiendes el concepto de monstruosidad en tus trabajos? ;Lo percibes como una condena,
una forma de resistencia o una via de liberacion frente a los limites impuestos a las mujeres?

M.N. No como unacondena, sinocomo una propuesta transgresorade cuerposy, por tanto, de identidades,
capaces de ser mas complejas, abiertas y empaticas. Frente a los viejos estereotipos de normalidad rigida,
represora, alienante, excluyente y xenofoba.

Figura 5. Marina Nufez, Sin titulo (monstruas), 1998. (Cortesia de la artista, www.marinanunez.net)

PG: En tu obra, las figuras femeninas aparecen deformadas, mutantes, monstruosas. ;Cual es su relacion
con la construccion cultural de la feminidad desde tu punto de vista?

M.N. Esa capacidad para la metamorfosis y la simbiosis no es vista como peligros potencialmente
mortales, sino como metafora de unaidentidad abierta al cambio, a una relacion de contigiiidad y continuidad
con otros seres vivos, con el entorno. Si la feminidad ha sido y es descrita como monstruosa, emocional



Gonzalez-de la Plata, P. Arte, Indiv. y Soc. 38(1), 2026: 195-199 199

y fisicamente inestable, asociada a un cuerpo grotesco, incontenido, excesivo, esa asociacion, que es
insultante y moralizante, puede retomarse como elogiosa y subversiva.

PG: Para finalizar, hay que mencionar que en algunas de tus obras las figuras femeninas se presentan
espacios cerrados o arquitecturas simbdlicas. ¢Podrias hablar sobre la relacion entre el cuerpo femenino y
los espacios que habita, asi como el papel que juegan en la representacion de la psique alterada?

M.N. No son muchas las ocasiones en las que las figuras tienen un fondo, un espacio concreto, tiendo
mas a dejarlas exentas en fondos de color lisos. Pero si hay espacio, sea un dormitorio o un bosque, si que
hay relacién con la psique, son un dato mas para interpretarla. Porque el espacio sea, por ejemplo, un hogar
burgués hiper ornamentado y mullido que representa cierta feminidad domesticada, y entonces sea una
trampa, un encierro blando y por eso mas opresivo. O porque, en otro ejemplo, un circulo de piedra que es
una ruina de un castro celta pueda rememorar el lugar de un ritual. O porque, en un ultimo ejemplo, el bosque
aluda a las persecuciones de mujeres desvalidas por monstruos o psicopatas de tantas peliculas de terror.

PG: Muchas gracias por tu colaboracion.

Figura 6. Marina Nufiez, Huida, fotograma 1, 2006. (Cortesia de la artista, www.marinanunez.net)

Referencias

Didi-Huberman, G. (1982). Invention de I'hystérie. Charcot et I'lconographie photographique de la Salpétriére.
Macula.

Dijkstra, B. (1994). [dolos de perversidad: la imagen de la mujer en la cultura del fin de siglo. Debate.

Dio Bleichmar, E. (1991). El feminismo espontaneo de la histeria. Siglo XXI de Espafa Editores.

Butler, O. (1989). Xenogénesis. Guild America.

Nunez, M. (2002). Algunos cuerpos se definen en negativo. Centro de Arte de Salamanca.

Nufez, M. (2023). Nada es tan profundo como la piel. Museo Lazaro Galdiano.





