
PROMISCUIDAD, EMANCIPACIÓN, SUMISION:
EL PROCESO EDUCADOR Y EL ESTABLECIMIENTO DE UN

MODELO DE ACTUACIÓN FEMENINO EN LA HISTORIA MARCO
DE LAS 1001 NOCHEs’

SAMAR ATrAR
CErn-JARO FíSCHER~’

LA HISIORIA MARCO: ESTRUCTURA COMPUESTA Y UNIDAD TEMÁTICA

A Sherezada, la contadora de los cuentos de las 1001 Noches, se la hade colocar
entre las más célebres figuras literarias femeninas, una mujer querida y elogiada
por lectores de todas partes debido a su humanidad. Sin embargo, la propia
historia de Sherezada, la que constituye el marco de la colección, es mucho menos
recordada que muchos de los cuentos de viaje y aventura, magia y amor contados
por ella. Ha habido escasa discusión crítica con respecto a las características
estructurales de la historia marco y sus implicaciones temáticas: una notable
laguna, tal vez, si se tiene en cuenta la importancia de las Noches Árabes en la
literatura universal. Tradicionalmente, los estudiosos han sido bastante escépticos
sobre su valor literario y sobre el alcance de los autores/compiladores
desconocidos, que aiiadieron primero un número de historias individuales para
crear el cuento pórtico como se conoce hoy. Sólo recientemente algunos críticos
han intentado reinterpretar la función y el significado de la historia marco.
Algunas de estas contribuciones serán discutidas al final de este ensayo.

The Art of Srory-Telhng de Mia Gerhardt, un voluminoso estudio dedicado
a un análisis de las técnicas narrativas de las 1001 Noches, se caracteriza por las
opiniones tradicionales negativas con respecto a las cualidades literarias de la
historia marco. La autora dedica tan solo unos pocos párrafos a su interpretación,

EL original de este trabajo, de amplio impacto en el mundo anglosajón y aun en el árabe, y que
responde al título de «Promiscuity, Emancipation, Submission: The Civilizing Process and the
Establishment of a Female Role Model in the Frame-Story of 1001 Nightsss, fue publicado en el Arab
Siudies Qua,-ter/y, 13 (Numbers 3+4, summer/fall), págs. 1-18, el año 1991. La traducción del mismo
ha sido realizada por Juan Pedro Monferrer Sala. El traductor agradece, muy vivamente, el cariño y
el interés demostrados en todo momento por la Profa. Samar Attar, así como las facilidades y el
incansable apoyo del Prof. Mahmud Sobh.

Samar Attar es profesora de Lengua y Literatura Árabes en la Universidad de Sydney, Australia.
Posee una abundante producción en inglés y árabe en los ámbitos de la crítica literaria, la traducción,
didáctica de la lengua árabe, siendo además escritora. Sus poemas han aparecido en antologías en
Canadá, Estados Unidos e Inglaterra.

Gcrhard Fiseher es el Director de la Escuela de Estudios Germánicos en la Universidad de
Nueva Gales del Sor, Sydney, Australia. Estudioso de la literatura e historiador, Fischer ha publicado
con profusión sobre tópicos que van de la Comuna de París a la 1 Guerra Mundial y desde el drama
y el teatro europeo moderno a la historia de la migracton.

Anaquel de Estudios Árabes X (1999)



10 Samar Attar y Gerhard Fischer

comentando lo que ella denomina «su aire indefinible de foraneidad y rareza» y
como es «remendada... junto» y «aderezada a partir de porciones y fragmentos»
La lectura de Gerhardt no es, de hecho, más que una paráfrasis de Dyroff quien,
en 1908, ya criticaba al contador de historias anónimo como kein hedeutender
KUnstler; er benUtzt unbedenklich fremde Lappen und shick o/inc besonderen
cigenen Aufwand ein neues Gebilde daraus zusammen

2 - De acuerdo con Gerhardt,
el valor redentor de la historia-pórtico descansa sólo en su «encantadora y simple
situación de suspense»3 yen su «imperiosa intriga» donde, como el autor un tanto
ínesperada y contradictoriamente admite, «subyace [noobstante] uno de los logros
artísticos más relevantes del libro’>4.

Las porciones y fragmentos de la historia marco fueron identificados por vez
primera por Emmanuel Cosquin como tres cuentos separados y originalmente
independientes de origen hindú5. Enno Litmann resume las tres panes como
sigue:

1. La historia de un hombre que quedó afligido a causa de una mujer desleal,
cuya pena quedó aliviada al ver que una alta personalidad tuvo la misma
desgracia.
2. La historia de un demonio o un gigante, cuya esposa o cautiva lo hubo
engañado con muchos otros hombres del modo más audaz.
3. La historia de una muchacha inteligente quien, gracias a su destreza en
contar historias, aleja de ella, de su padre o de ambos, unas nefastas

amenazas

Sin embargo, esta sumaria reconstrucción no recoge, con mucho, la compleja
telaraña narrativa de la historia marco. Por ejemplo, deja fuera la historia narrada
por el visir, una fábula insertada que, a su vez, contiene otra fábula. Que ninguno
recoga el listado de las historias originales que entraron en la confección del
marco insinua una razón especial al por qué los cuentos independientes primitivos
fueron anexionados de la panicular forma en la que aparecen en la actualidad en
las 1001 Noches. La explicación de Littmann de que las primeras dos partes

Mia 1. Gerhardt, The Art ofStory-Telling, Leiden: E. J. Brilí, 1963, pág. 398.

2 Citado por M. 1. Gerhardt, 7/sc Art of Story-Tclling, pág 398, nota 2 (la traducción de la frase

es como sigue: “No un importante artista. El emplea diferentes porciones y fragmentos para hacer algo
nuevo, sin ninguna contribución particular propia”). El original está en K. Dyroff, “Zur Entstehong ond
Geschichte des arabisehen Buches 1001 Nacht”, en: Dic Erzñhlungcn aus den 1001 Nec/neo. Vollst.
Deutsche Ausg. auf der Burton’schen Engí. Ausg. Ed. F. P. Oreve, Leipzig, 1908, 12: 280.

M. 1. Gerhardt, Use Art of Story-Tdllíng, pág. 398.
M. 1. Gerhardt, TIse Art of Síoty-Tetling, pág. 401.
Emmanuel Cosquin, Études Foildoriques, París, t922, págs. 265-347.

O Enno Littmann, ‘AIf Laylawa-Layla”, en: Encye¡opaedia of Islam. Nueva edición, Leiden, 1956,
pág. 362. El artículo de Littman es una versión abreviada de su ensayo “Zor Entstehung und
Geschichte von Tausendundeiner Nacht”, el ‘apéndice’ de su traducción: Dic Frzd/slungen aus den
Tausendundein Nec/neo, Wiesbaden: Insel, 1976 (=1953), 12, págs. 647138.



Promiscuidad, emancipación, sumisión II

fueron añadidas para justificar lacrueldad del rey, que «pudo haber sido en origen
sólo un cruel Caballero Harbazul» es mera especulación y difícilmente ofrece un
argumento de fuerza’. Igualmente poco convincente es la especulación formulada
por Elisséeff de que la historia de los dos reyes hermanos fue aíiadida a la historia
más primitiva de Sherezada y de su hermana por razones de simetría’.

Los comentaristas que se han centrado en los orígenes de las diferentes partes
del cuento pórtico yerran al apreciar la original y harto diferente estructura que
emerge cuando las historias autónomas son ensambladas. Una división tripartita
subyace, mas hay un nuevo y diferente principio de organización. La historia
marco puede leerse como una secuencia de tres episodios:

1. La historia de los dos reyes, la experiencia del engaño de sus esposas y el
subsiguiente encuentro de los hermanos con la mujer encerrada en la caja por
el demonio. El tema es la infidelidad y promiscuidad de las mujeres. Así, las
dos historias se transforman en una en la nueva versión de la historia marco.
2. La historia del visir y su hija. Temáticamente, el episodio trata de la
relación entre padre e hija, con el resultado de emancipación y obediencía.
Contiene «La Fábula del Toro y el Asno», consistente en la actualidad en dos
fábulas individuales, como es contada por el visir a Sherezada. En otro nivel,
este episodio describe una relación entre marido y mujer, como se aprecia en
el «mensaje» de la segunda fábula dentro de una fábula («El Gallo y las
Gallinas») relativa al Mercader que hace valer su autoridad sobre su esposa.
Esta sección finaliza con la realización del padre que no puede persuadir a
su hija para cambiar su modo de pensar.
3. La historia de Sherezada y el rey Shahrayar. La sección final acaba sólo
en el final de todo el libro de las 1001 Noches, es decir, cuando el marco ha
sido completado. El tema de esta parte es la relación entre los amantes en los
que el poder del rey y la sumisión de la heroína forman los elementos
centrales.

Las tres partes de la historia marco se ocupan, con variaciones, del mismo asunto:
muestran aspectos de las diferentes relaciones entre hombre y mujer. Los poemas
insertados, referidos por la Mujer de la Caja, también tratan del mismo tema.

La primera parte de la historia describe encuentros entre amantes,
concretamente las esposas de los reyes con sus esclavos y los reyes con la Mujer
de la Caja. El elemento común, engarzando los dos estadios del episodio, viene
provisto, temáticamente, por el énfasis en la promiscuidad como una característica
compartida por todas las mujeres implicadas, y estructuralmente por la repetición
del acto del engaño y la coincidente bina de la humillación de los hombres. La

Enno Littmann, Zur Entstehung und Geschichte von Tausendundeiner Nacht, en: Dic
Erzóhiungen..., pág. 668.

cfr. Nikita Élisséeff Thémes a Motifs des Mille et Une Nuits, Beimt: lnstitut FranQaise de
Damas, 1949, pág. 35.



12 Samar Atíar y Gerhard Fischer

segunda parte sirve como un elemento ralentizador antes del encuentro climático
entre Shahrayar y Sherezada. Temáticamente introduce nuevos aspectos de la
relación varón-hembra, en concreto el ejemplo de una hija emancipada que vence
a su padre en un argumento colocado sobre el fondo de otro modelo de las
relaciones varón-hembra, que intentan legitimar la existente relación jerárquica
entre marido y mujer. La tercera parte de la historia marco, por último, está
dedicada al tema del poder y la sumisión, de la aceptación de Sberezada del poder
y el dominio del rey que conduce a la salvación de la sociedad y su progreso a
un nivel más elevado de civilización. Esta parte de la historia describe un ideal de
la mission civilisatrice de la mujer en la sociedad: la relación entre una pareja
comienza con un encuentro sexual caracterizado por la fuerza bruta y la amenaza
de muerte, pero concluye con la transformación de los protagonistas en amantes
que acaban siendo marido y mujer, y padres de sus hijos, resultando un cuadro de
amor romántico dentro de la utopía de una pacífica y armoniosa sociedad.

Más que ser un mosaico narrativo falto de imaginación y deficientemente
construido, la historia marco de las 1001 Noches aparece como una obra bien
ajustada, hecha de elementos que, pese a pertenecer en un estadio previo de
historias separadas, han sido tramadas juntas y cotejadas dentro de un ingenioso
montaje literario con un sentido ya unificado, complejo y sutil. El resultado es una
nueva y original historia, tan fascinante y portentosa como cualquiera de las
contadas por el narrador en el curso de los tres años ficticios de la narración.
Equivale a un cuento instructivo y persuasivo que establece un paradigma socio-
cultural de feminidad y un patrón de la relación varón-hembra con una claridad
gráfica sin par, tal vez, en la literatura universal. A continuación, es nuestra
íntención ofrecer una lectura de la historia marco de las 1001 Noches
reconstruyendo el cuento a lo largo de las líneas sugeridas, haciendo hincapié en
las características estructurales y narrativas, así como comentando la congruencia
temática y el mensaje socio-cultural que aparece en la historia de Sherezada’.

SEXUALIDAD Y PROCESO DE CIVILIZACIÓN

Nos gustada comenzar re-contando el cuento pórtico de AIf Layla wa-Loyla. Hay
dos reyes, dos hermanos, que han descubierto que sus esposas les han sido
infieles. Las mujeres, aun cuando viven en distintas ciudades, muy lejos la una de
la otra, han engañado a sus esposos en circunstancias parecidas, haciendo el amor
con sus esclavos apenas los reyes se ausentan de sus palacios. En su estupor y

Nuestra lectura está basada en la segunda edición de Calcuta: Pse Alif Laila or tIte Book of tIre
ThousandNights csnd One Nig/zt. Commonly knowed as ‘Tbe Arabia,, Nights Entertainmenta’, now,
for the first time, published complete in Use original Arable from a,, Egyptian manuscript brought to
India by the late Major Turner, editor of the S/,ah-Nanse. Rl. by W. H. Macnaghten. Esq. 4 vols.,
Calcuta. t839-42. Hemos consultado, asimismo, la primera edición de Baldq, más antigua, de AIf Lay/a
wa-Lsyla, El Cairo: BOláq, 1252/1836, así como las traducciones de Littmann y Burton.



Promiscuidad, emancipación, sumisión 13

disgusto tras la experiencia de la promiscuidad de sus esposas, los hermanos se
aventuran a abandonar sus ciudades, buscando uno y otro en compañía solaz y
refugio. Así, lejos de la civilización, debajo de un árbol, en una duna junto a un
arroyo de agua dulce, se encontraron con un terrible peligro: un monstruo
demoníaco emerge del oceáno con una caja. Pero, afortunadamente, se va a dormir
debajo del árbol, donde los hermanos tuvieron suficiente tiempo para esconderse.
Sale de lacaja una hermosa mujer que el demonio retenía como prisionera. Se les
cuenta a los lectores que la secuestró el día de su boda y que la tiene encerrada
en otra caja protegida en el fondo del mar, temeroso de que ella pueda engañarlo.
Lo que viene a continuación es relatado con una pretendida y tremenda
simplicidad: la bella mujer, tras apercibirse de los hermanos escondidos en la copa
del árbol, los obliga a bajar y a que le hagan el amor. Ella amenza con despertar
a su monstruoso compañero si los hombres no se someten a su deseo. Los reyes
imploran y suplican en vano; la mujer de la caja ataja su protesta citando la
autoridad de poetas que han escrito sobre la fuerza vital de la sexualidad de la
mujer, que no conoce límites ni puede ser constreñida. La mujer no conoce la
vergtienza, obliga a los reyes a satisfacerla, uno detrás del otro, y justo al lado del
demonio, y luego les pide sus sellos reales, que añade orgullosamente a un collar
compuesto de unos 570 anillos, de todos los hombres que ella había sometido
hasta ese momento a su voluntad.

El mensaje que los dos hombres reciben es claro: la sexualidad de la mujer
es insaciable, todo es penetrante y poderoso, no puede ser controlado. La Mujer
de laCaja, cuyo nombre nunca se menciona —como tampoco el de las dos esposas
adúlteras— ofrece una imagen de pesadilla de la sexualidad femenina vista desde
la perspectiva de un varón que se siente claramente amenazado por esta vasion.
El instinto sexual de la Mujer de la Caja demuestra ser su rasgo distintivo y la
principal característica; le confiere el poder para dominar a su demoníaco
compañero y es tan fuerte que nada lo rentendrá: ella escapará de la prisión más
segura, incluso desde el fondo del mar, para poner los cuernos a su posesivo
dueño. El instinto sexual de la Mujer de la Caja también la dota de los poderes
de la razón y el ingenio para poder triunfar, una y otra vez, sobre las tentativas
de su demoniaco protector que quiere tenerla para sí.

El episodio de los dos hermanos y su encuentro con la Mujer de la Caja se
describe en la historia con precisión gráfica por una razón simple y de peso, en
concreto para llamar la atención del lector para que reconozca que los esfuerzos
del hombre por controlar la sexualidad de la mujer está condenada al fracaso. La
necesidad de la mujer de ver gratificados sus deseos sexuales debe ser
instantaneamente satisfecha; la historia refiere: es como una fuerza vital de la
naturaleza que rompe todos los límites y barreras que se le presentan. La
observación de Evelyne Sullerot de que «cualquier inversión» de los aceptados y
convencionales papeles o características de género «crea una sensación de



14 Samar Attar y Gerhard Fischer

escándalo» es ciertamente aplicable aquí’0. El hecho de que la Mujer de la Caja
haya violado el código social, buscando hombres e insistiendo en ser la compañera
agresiva, debe claramente crear «una impresión de que el mundo está patas arriba»
y de que el «tiempo está dislocado»’’. Incluso más escandaloso sería, quizá, la
constatación de que la Mujer de la Caja busca su satisfacción sexual como un fin
en si mismo, localizado exclusivamente en el dominio del principio del placer, y
que ella no hace ni aceptará la modificación represiva de su instinto en
reconocímíento de las represiones socio-culturales o, relacionado con ello, la
presión impuesta a la mujer para limitar su sexualidad a su función procreadora.
La Mujer de la Caja no tiene hijos; sus encuentros sexuales con 570 hombres no
han dado fruto de maternidad. Sólo es una gratificación placentera y sexual la que
motiva su búsqueda de hombres. Este radical concepto, muy distante del ideal
social de la maternidad en una sociedad patriarcal supone un cambio obvio
respecto al dominio de los hombres que debe ser corregido de inmediato’2. Sin
embargo, el poder de la Mujer de la Caja excluye su «esencia civilizada», esto es,
transformada en una mujer distinta. Tal como muestra la conclusión de la historia,
la corrección sólo puede alcanzarse por medio de la cooperación de las mujeres
mismas. Así, se precisa un nuevo modelo de papel.

Es después del encuentro con la Mujer de la Caja cuando vuelven los reyes,
y decide el rey Shahrayar tomar revancha contra las mujeres, instituyendo un reino
de terror que exige que viole cada noche a una virgen con el fin de matarla por
la mañana: el único camino, como ha mostrado el ejemplo de la Mujer de la Caja,
para que quede garantizada la fidelidad de la mujer. De este modo se prepara la
escena para la aparición de Sherezada quien por cierto, gracias a su devoción,
amor e inteligencia triunfa transformando al rey de un déspota tirano en un
legislador justo y humano. El cuento pórtico de las 1001 Noches, pues, describe
el proceso por el que la Mujer de la Caja es reemplazada por Sherezada como
pareja sexual del rey y, a la par, describe como una sociedad atemorizada por el
caos y la desintegración se salva y se eleva a un nivel más alto de orden y
responsabilidad social.

La historia de Sherezada, que los desconocidos autores/compiladores de las
1001 Noches han construido para enmarcar la colección, es una imagen literaria
del proceso de civilización que filósofos, poetas y sociólogos han intentado

O Evelyne Sullerot, Won,an, Socie¡y asid change. Trad. de Margaret Scotford Archer, Londres:

Weidenfeld and Nicholson, 1971, pág. 8.
Evelyne Sullerot, Womazs, Socieey and Chan ge, pág. 8.

22 ~fr•el comentario de Shulamitt Firestone sobre la ‘plena sexualidad”, que supone una amenaza
para “la continua reproducción necesaria para la supervivencia humana”. Sigue Firestone “a través de
la religión y otras instituciones culturales, la sexualidad tuvo que haber sido restringida a propósitos
reproductores, todo placer sexual no reproductor se consideró desviación o peor aún”, TIte Dialeche
of Ser, Nueva York: Bantam, 1971, pág. 209.



Promiscuidad, emancipación, sumisión 15

reconstruir y analizar desde tiempo inmemorial’>. Posee los ingredientes clásicos
de escenario, imaginería y simbolismo, que pueden encontrarse en construcciones
similares. Aparece el contraste entre la urbe, como lugar de una civilización
naciente, el dominio del hombre/hombres y de la ley y el orden, y el entorno
natural que sugiere vida y fertilidad. Aparece también el oceáno, hogar de la
Mujer de la Caja y claramente asociado con el poder de la sexualidad femenina,
que está aparentemente más allá de lo que pueden alcanzar los esfuerzos
civilizadores: una fuerza de la naturaleza de enorme poder y una perenne amenaza
presente. Aparece, además, la tradicional conexión de sexualidad/mujer y
sexualidad/mal, del instinto sexual de las mujeres como una fuerza demoníaca,
monstruosa, que precisa ser enjaulada, encerrada, controlada. Este último aspecto,
en concreto, presenta un factor de legitimación para asegurar que la sociedad
«civilizada» que va a surgir después de este encuentro va a ser dominada por los
hombres. El proceso de civilización, pues, debe ser interpretado en el contexto de
una sociedad patriarcal. Es una sociedad contemplada, naturalmente, desde la
perspectiva de los hombres que establecen sus valores y consolidan su control
sobre las mujeres; por ejemplo, la sociedad regida por los reyes-hermanos que
emergen de su posición de víctima, engañados y sexualmente explotados por las
mujeres, para reivindicar una posición de incuestionable poder y dominio’4.

Como ha demostrado Freud, el proceso de civilización conlíeva otro por el
que hombres y mujeres, para alcanzar su madurez, deben vencer, superar y
sublimar sus necesidades sexuales instintivas. Por medio de la “cultura” sus
pasiones y necesidades deben ser controladas, han de estar sujetas a represión y
a retardar la gratificación. No hay ninguna civilización sin represión y
sublimación. Lo que Freud tiende a descuidar (o quizá lo que él deja sin
desarrollar en su énfasis sobre la esfera biológico-psicológica más que la socIo-
histórica) es la importancia de los factores socio-económicos y las estructuras
socio-políticas en una sociedad dada, que obviamente influencia el modo preciso
en el que la civilización se desarrolla históricamente. Así, Herbert Marcuse ha
analizado un tipo especial de represión, denominado «represión sobrante», que tal
vez no es inevitable y necesaria en el proceso de civilización porque es operativa
debido a ciertas «instituciones de un particular principio de realidad», relacionado
por ejemplo con la división social del trabajo o «la perpetuación de la familia

Lo mas destacable, por supuesto, es la obra de Freud. Véanse, también, las contribuciones
construidas sobre Freud de Herbert Marcuse, Eros asid civilizauion, Londres: Sphere Books, 1969 y
Norbert Elias, TIte Cit’i¡izing Process, Nueva York: Urizen Books, 1978, traducido del original alemán
del autor de 1939 Der Prozcss der Zñ’i/isazion.

“Bruno Bettelheim ha aludido a la misión “civilizadora” de Sherezada en su libro TIte Uses of
Enc/,anunsenr, Londres: Thames asid Hudson, 1975. Sin embargo, el análisis de Bettelheim -persuasivo
como es- resulta limitado al focalizar a Sherezada como la psicoterapeuta que es capaz de curar al rey
de su “neurosis” contándole cuentos. Esto está, por supuesto, acorde con el argumento de Bettelheim
y el objetivo de su libro. Bettelheim no aprecia la conexión entre la mujer de la Caja y Sherezada, y
el proceso por el que una es reemplazada por la otra, como parte de un mayor paradigma histórico y
socio~cultural del establecimiento y legitimación de una sociedad patriarcal.



16 Samar Atiar y Gerhard Eischer

patriarcal monogámica» ~. Este aspecto aparece muy nítidamente en la historia
marco de Sherezada: el proceso conlíeva la supresión de la sexualidad femenina
en una sociedad dominada por lo masculino en la que las relaciones sexuales son
también, y sobre todo, relaciones de poder y propiedad. Mientras que la Mujer de
la Caja es pintada como una figura amenazadora, demoníaca, los dos reyes
aparecen como modelos de moderación y represión sexual. Su sexualidad no es
cuestionada. Es únicamente la sexualidad femeniíia la que constituye una amenaza
para una sociedad construida sobre principios patriarcales, con la promiscuidad
femenina planteando un cambio obvio al orden por cuyo nombre, propiedad,
posición y poder de los hombres han pasado sucesivas generaciones. No es
casualidad que Sherezada, durante los tres años de su relación con el rey, le dé
tres hijos, garantizando de este modo la continuidad del sistema del dominio
patriarcal.

Sólo es, pues, la sexualidad femenina, como es descrita en la aterradora
historia de la insaciable y demoníaca Mujer de la Caja, la que fuerza a los reyes
al contacto sexual, lo cual es contemplado como amenaza para la estructura y la
cohesión de una sociedad en la que los ho~nbres insisten en el control y la
dominación. La reivindicación de los reyes de la propiedad exclusiva de la
sexualidad de sus eposas no es, de cierto, cuestionada en el cuento de Sherezada,
nl lo es su derecho a matarlas al descubrir la infidelidad de las esposas. Sólo
cuando el rey Shahrayar pierde todo sentido de juicio es cuando recure a
desflorar y asesinar una virgen detrás de otra, por lo que debe ser llamado al
orden. Y aun cuando la excesiva brutalidad del rey no es justificada en la historia,
es aclarada y hecha comprensible, mostrada para estar motivado por su
experiencia de la agobiante amenaza de la sexualidad de la mujer. El cometido de
Sherezada es, pues, hacerlo entrar en las convenidas restricciones de la sociedad
humana. Pero ha de quedar claro que la hisloria no cuestiona la reivindicación del
rey del control absoluto sobre la sexualidad de su esposa.

EMANCIPACIÓN Y EL MODELO DEL PAPEL FEMENINO

La figura de la Mujer de la Caja con la insaciable energía sexual no es, en modo
alguno, poco frecuente en la literatura árabe. El personaje es común en los
tratados que constituyen el discurso literario sobre la sexualidad, donde la «mujer
rompedora», como Fatna A. Sabbah la ha definido, aparece como la habitual
imagen estereotipada de las fantasías y ansiedades masculinas’6. Pero sólo es en
el cuento pórtico de las 1001 Noches donde esta figura aparece en yuxtaposición
y en contraste con el modelo de papel positivo de lo femenino tal como es
representado por Sherezada. Sin embargo, Sherezada en nada se corresponde con

l’lerhert Marcose, Eros asid Civiíízation, pág. 46,

6 Véase Fatna A. Sabbah, Womasi 1,, tIte Mus/it,, Unconscious, Nueva York: Pergamon Preso,

1984, págs. 3-5.



Promiscuidad, emancipación, sumisión 17

la imagen del papel «típico» de la mujer «femenina» que, como ha sido descrita
por Betty Friedan por ejemplo, se caracteriza por su falta de identidad”. Como
Burton traduce: Sherezada «ha coleccionado un millar de libros de historias
relativas a antiguas estirpes y difuntos mandatarios. Ella ha leído con atención las
obras de poetas aprendiéndolas de memoria: ella ha estudiado filosofía y ciencias,
arte y destrezas>”8. La hija del visir es, en muchos aspectos, una mujer
emancipada: ella sabe muy bien quién es y lo que quiere hacer. Está educada con
esmero; posee ingenio y humor, perspicacia psicológica y delicadeza, así como
considerables habilidades en el arte del trato social. También es independiente,
como su posicionamiento contra la puesta a prueba de su padre. Él le prohibe que
se ofrezca a casarse con el rey, pero ella lo rechaza e insiste en su propia línea de
acción. Si se considera que uno de los significados originales del término
«emancipación» en Derecho Romano alude a la liberación de los niños de la
autoridad paterna de una figura del padre todopoderosa, entonces Sherezada debe
ser considerada un claro ejemplo de mujer emancipada. Ella está preparada para
tomar la iniciativa y afrontar riesgos; ella toma sus propias decisiones y su padre
carece de poder para detenerla.

El visir, para advertirla de que no se case con el rey porque será asesinada,
refiere una historia para inculcar a su hija el mensaje de que su ingenio no
vencerá contra ladeterminación del rey. Éste es el primer ejemplo de una historia
dentro de una historia, y una mezcla de anécdota, fábula y cuento aleccionador
como tantos otros que están para dar continuación a la colección de las 1001
Noches. El «Cuento del Toro y el Asno» describe como un burro inteligente
aconseja a un toro a fingir para eludir el duro trabajo del campo. Sin embargo, al
igual que el mercader entiende el lenguaje de los animales, el ingenioso animal
se convierte en el primo que es castigado. Es el burro el que es fácilmente burlado
por su dueño debido al talento superiore del segundo. El mensaje del visir a su
hija es claro: «¡no sobreestimes tu inteligencia y tus artes! No serás capaz de
engañar a tu dueño, es decir el rey, quien te castigará». Pero Sherezada no queda
impresionada por el cuento de su padre y no la induce a cambiar sus ideas. Ella
claramente se da cuenta de la falsa analogía que existe entre su situación y la
descrita en la fábula: es el elemento supematural que da al mercader el poder para
triunfar sobre el ingenioso burro. Ella está convencida de que tiene una
posibilidad, si afronta el riesgo, de que su ingenio puede vencer la brutalidad y el

En TIte Fensiníne Mystique, Londres: Gollanez, 1963, pág. SI: “confinada a la casa, una entre
sus niñas, pasiva, ninguna parte de su existencia bajo su propio control, una mujer sólo puede existir
gracias a un hombre agradable. Ella dependía totalmente de su protección en un mundo en el que nada
tiene que hacer: el mundo del hombre. Ella nunco pudo madurar para formular la simple interrogante
humana: ¿Quién soy?’, ¿Qué quiero?’”. Esto, de cierto que no describe a Sherezada, aunque se acerca
a su estado tras su sumisión al rey.

“Citado de la traducción de R. F. Burton, TIte Bool< of tIte Tlsousand Nigtlss asid a NigIr;. Editado
por TIte Bufar, club sólo para suscriptores privados, número 816, Londres, 1885, 1:15.



18 Samar Attar y Gerhard Fischer

poder del rey, quien carece del conocimiento superior con el que el mercader, su
complemento alegórico en la fábula, está dotado.

Cuando el visir se da cuenta de que la historia no tiene el efecto deseado
sobre su hija, cambia su estrategia de disuadiría por medio de un cuento
aleccionador, contándole una segunda fábula que ahora es acompañada con una
abierta amenaza. La historia del «Gallo y las Gallinas», muy poco espectacular en
si misma, es un ejemplo perfecto de una fábula que construye una ideología (en
el sentido de «falsa conciencia») para legitimizar la autoridad masculina usando
de un modelo procedente del mundo animal, que luego es aplicado al mundo de
aquellos que dirigen las relaciones sociales. El modelo de conducta social, por
ejemplo el mercader afirmando su autoridad sobre su esposa a base de darle una
paliza, está legitimado con referencia al pretendido mundo natural en el que el
gallo gobierna a las gallinas en el gallinero. Sin embargo, Sherezada no tiene
dificultad en reconocer este mensaje como otra falsa analogía; ella simplemente
rechaza la «moral» de la fábula para su propio caso, contradiciendo la orden de
su padre aun cuando él la amenaza para «hacerte como hizo aquel marido a
aquella e5posa»’9. Ella, en realidad, se da cuenta de que se halla en igual
poderosa posición que el visir, quien está bajo una presión considerable porque es
incapaz de proveer virgenes para la noche de bodas del rey, y ella simplemente
ignora la orden del padre.

Sherezada no es una rebelde impetuosa, irreflexiva. Ella lleva adelante sus
propósitos no sólo con firme esfuerzo, como en el caso con su padre, sinó también
con ingenio, con sutileza de planificación y con el empleo de una estrategia
snteligente, como en su ingenioso ardid para comportarse y dominar al rey
Shahrayar. La inteligencia de Sherezada, las encantadoras artes de cortesía triunfan
al cambiar al rey, quien se transforma en su amante y el padre de sus chicos,
trocando al tirano en un mandatario justo. El final sugiere, claramente, una edad
de oro de paz y prosperidad para toda la sociedad. El rey gobierna con
humanidad; cesan el terror y las matanzas y se logra lautopía de la armonía social
y la felicidad. Esto es, pues, lo que propone el cuento pórtico de las 1001 Noches,
es la mission civilisatrice de la mujer: a través de las cualidades que son expuestas
aquí como las virtudes dc lo femenino, por medio de la belleza, cl encanto, la

sabiduría y la agudeza, por medio del amor y la sumisión, pero también por medio
de la educación, la inteligencia y las dotes persuasivas, la persistencia y la acción
decidida, un nuevo y más alto nivel de sociedad civilizada se está estableciendo,
que puede servir como modelo a la humanidad a través de la historia. El modelo
del papel femenino, como está establecido en la historia mareo de las ¡001 Noches

desde hace casi mil años sigue siendo, incluso hoy día, como un paradigma
ejemplar de lo que una mujer puede y debería ser en una sociedad «civilizada».
Es un modelo muy positivo, distante de otros ejemplos t~rdío~ de lWlltéfátura

R. F. Burton, TIte Book oftIte T/sousand Nigt/ss and a Niglst, pág. 22.



¡-‘ronsiscuidad, enlancipacion, sumisión 19

árabe musulmana y de la filosofía en los que las mujeres han sido tratadas
únicamente como objetos, condenadas al silencio, la obediencia y la inercia20

LA IDEOLOGíA DEL CONTROL Y LA DOMINACIÓN

Pero, por supuesto, no es ésta toda la historia. El final feliz de las 1001 Noches
no puede encubrir ese algo que ha sido sacrificado en la construcción de dicho
ingenioso cuento ideológico, que presenta el paradigma de una socialmente
deseable relación varón-hembra desde la perspectiva femenina. El proceso de
civilización, ejemplificado en el progreso de la Mujer de la Caja a Sherezada,
evidencia también lo que se ha perdido, en concreto la vitalidad de la energía
sexual íue caracteriza a la compañera del demonio que surge del mar. Es el poder
instintivo provisto por la experiencia del placer que ofrece una poderosa
motivación en la búsqueda de la felicidad de la humanidad. Lo que se ha perdido
es la experiencia de la sexualidad como una fuerza vital, natural que no conoce
límites, una porción característica de la naturaleza humana y la eterna búsqueda
por parte de hombres y mujeres de la plenitud y la felicidad. Si la emancipación
es entendida como el libre desarrollo de todo el potencial de uno como ser
humano es evidente, pues, que el papel de Sherezada, como la mujer sumisa que
subyuga sus deseos sexuales a los del hombre, evidencia las limitaciones de su
emancipación.

Lo que también se ha perdido, o más bien a lo que no le está permitido
evolucionar en el radio del papel de Sherezada, es la aplicación fuera del hogar
de sus muchos talentos, en la esfera pública de la vida social, política y cultural.
Sherezada no puede emplear sus dotes de ingelsio, de retórica y de persuasión, y
ella no puede disponer de su inteligencia y educación para usarlas en cualquier
caso más allá de su relación con el rey, por ejemplo en aquellos ámbitos en los
que el rey participa una vez que él la deja cada mañana: en la administración, en
la educación o en el gobierno. «El rey se dirigió a su sala de audiencia», traduce
Hurton una de las fórmulas estándar del texto, y «promulgó sus órdenes, fomentó
esto y depuso aquello, hasta su último día»2’. Sherezada, por otro lado,
permanece en casa aguardando su vuelta. La limitación de su potencial se muestra
claramente en el hecho de que toda la educación de Sherezada solamente va
dirigida a entretener, divertir, servir a una persona, su esposo. Como también
muestra la historia marco de las 1001 Noches, el «proceso de civilización» queda
atrapado, para las mujeres, en una situación doméstica, sujetas a las necesidades
de sus esposos y sirviendo sólo en un restringido papel como amante/madre/ama
de casa, sin tener posibilidad de participar en la vida pública de su sociedad de

Para una discusión crítica del modelo comúnmente aceptado del papel negativo de las mujeres

en el mundo islámico, caracterizado por el “silencio y el inmovilismo”, véase Fatna A. Sabbah, Woinan
lo tIte Musli,,~ Unconsc,ous.

~ R. F. Burton, TIte Book of ¡he T/s cusosid Nigths anda Mg/sr, pág. 29.



20 San,ar Altar y Gerhard Fiseher

modo que le permiliera el pleno desarrollo de sus aptitudes. En este nivel, el éxito
y la emancipación de Sherezada se hallan estrictamente limitados por las
estructuras y las reglas de una sociedad patriarcal22.

La perspectiva masculina de la historia enmarcando la colección de las 101)1

Noches no permite tales consideraciones, desde luego, presentando por coíitra una
construcción ideológica para legitimar la regla masculina y la autoridad sobre las
mujeres. El modelo del papel descrito en la caracterización de Sherezada culmina,
así, en una ficción del amor romántico, con el que más tarde se han nutrido con
las versiones occidentales de cuentos la relación entre el rey y la contadora de
historias. La relación estrictamente física y libidinosa entre la Mujer de la Caja y
los dos hermanos, el crudo encuentro sexual en el que los reyes son forzados a
satisfacer la lascivia de la insaciable mujer es reemplazado por la brutal e idéntica
respuesta física del rey Shahrayar, una respuesta que amenaza la misma existencia
de la sociedad. La solución al conflicto es la introducción de una nueva relación
entre un hombre y una mujer en la que la pasión —sometida y civilizada— y el
amor mutuo y el respeto parecen prometer un grado de armonía, de orden y
felicidad que aparece como el epítome del potencial humano. El texto del original
arabe, con todo, es mucho menos idealista y romántico. La fórmula Qadá Iíñi~aIa-
hu mm hiní aI-wazfr («y él satisfizo sus necesidades con la hija del visir»)23, que
sigue al final del cuento de una noche, nos proporciona una pista franca en
relación al precio que la mujer tiene que pagar en el proceso de civilización.
Bastante al contrario de las pseudorrománticas traducciones occidentales, que más
tarde hallaron también su camino en las versiones árabes, como la de Burton
«Durmieron el resto de la noche abrazados»24, el original árabe no oculta la
cuestión del control y el poder detrás de la retórica, la visión poética del amor
moliógamo que une a dos amantes en armonía e igualdad. De hecho, no se nos ha
contado si las necesidades de Sherezada han sido cubiertas, y no necesitamos
saberlo. En la sociedad patriarcal es la satisfacción sexual del hombre la que
cuenta, y como resultado la sumisión de Sherezada significa una completa
negación de sus propias necesidades sexuales, la subordinación de su sexualidad
a la del hombre. Después de contar sus historias, el rey «satisfizo sus necesidades
con ella», se ha transformado en un objeto sexual. Una vez más hay que recordar
aquí el episodio previo de la Mujer de la Caja, que había forzado a los dos reyes
a someterse a su deseo y que había «satisfecho sus deseos con ellos», como
sucedió, para comprender las implicaciones de esta nueva dimensión de la
sexualidad de las mujeres. Es sólo aquí, y visto desde la anterior perspectiva de

22 Véanse los comentados sobre el “confinamiento doméstico” de Evelyne Sullerol en Wotnan,
Socíety and C/sange, pág. 6.

23 En el árabe de la segunda edición de Calcuta, pág. 20. Véase también la pág. O donde la

expresión es empleada primero por la propia Sberezada en la conversación con su hermana, cuando
ella le dice a Dunyazad que venga y le pida una historia después de que el rey “ha satisfecho sus
necesidades” con Sherezada. Véase también la edición de Búláq, págs. 6 y 14.

24 R. F. Burton, TIte Book of tIte TItousand Níg¡/zs and a NígIsr, pág. 29.



Promiscuidad, emancipación, sumzslon 21

la Mujer de la Caja, donde el mensaje del cuento pórtico de las 1001 Noches se
vuelve totalmente claro. La sustitución de la poderosa sexualidad de la Mujer de
la Caja es completo.

FUNCIONES DIDÁCTICO-MORALES Y SOCIo-CUt;rURAIFS: ATRACCIÓN

ENCICLOPÉDICA TAMIZADA A TRAVÉS I)EL MOI)ELO DE SUMISIÓN DEL PAPEL

FEMENINO

Sherezada y la Mujer de la Caja: dos figuras literarias femeninas, dos aspectos
distintos de las mujeres y de la sexualidad femenina. ¿Cuál es el punto de fusion
de ambas historias? ¿Y cuál la función de la historia marco en relación con el
resto de las 1001 Noches? ¿Es un mero mecanismo narrativo vagamente
construido que, de forma bastante artificial, mantiene unidas un amplio número
de historias, de tal modo que el marco nunca obtiene ningún peso estructural por
sí mísmo y el lector pronto pierde la visión del destino de Sherezada? Tal es el
argumento adelantado por Gerhardt, quien piensa que los elementos narrativos del
marco son simplemente demasiado endebles para mantener el interés de los
lectores. «Lo mismo que una colección enmarcada de las /001 Noches no tiene
una estructura firtne, la elaboración peca de cortedad de miras. Tan pronto como
da comienzo el relato de las historias, la armazón parece desvanecerse poco a

— 25
poco» y «progresivamente nos olvidamos de Sherezada y de su sítuacion» . Más
recíentemente, Jerome W. Clinton ha resaltado la importancia de la historia marco
que, supuestamente, proporciona un «contexto» así como unos eslabones
«temáticos y psicológicos» con otros cuentos26. La lectura de la historia marco
de Clinton viene sugerida por las observaciones de Bruno Bettelheim sobre el
papel terapéutico de Sherezada27. Sin embargo, Clinton está claramente mas
interesado en lo que él interpreta como el temperamento psicológico del rey, en
concreto su supuesta «locura», basada en un «trauma infantil» debido a un fracaso
para «formar un vínculo positivo con las mujeres» durante su infancia y
adolescencia. Por desgracia, hay escasas evidencias positivas en la historia que
sostengan tal lectura28. Y, pese a que Clinton arguye en favor de la unidad de la
historia marco, también él, como sus predecesores, no puede ver la relevancia de
todos sus episodios. Señala que las dos fábulas «a duras penas se ajustan a la
ocasión», describiéndolas como «mediocres»29.

M. 1. Gerhardt, TIte Art of Srory-Telling, págs. 398 y 400.
~ Jerome W. Clinton, “Madness and Cure in the Thousand and One Nights”, en: Ruth B.

Bottigheimer (Ed.), Fairy Tales and Society: Illusion, Allusion asid Paradigm, Filadelfia: Ijniversity
of Pennsylvania Press, 1986, págs. 35-51.

21 Véase la nota ¡4.
~‘ El propio Clinton admite que su interpretación se basa en “exiguas y negativas” evidencias,

“Madness and Cure , en: Ruth E. Bottigheimer (Ed.), Fab-y Tales and Society..., pág. 41,
“J. W. Clinton, “Madness and Cure en: Ruth B. Bottigheimer(Ed.), Faíry Tales and Society...,

pág. 43.



22 Samar Artar y Gerhard Fischer

Una tercera visión está representada por Ferial Ghazoul, quien también cree
en la importancia de la historia marco. Observa ella que suministra «el elemento
crucial» de la colección y que «fascina tanto como» el resto de historias contadas
por Sherezada30. No es sólo el suspense de la situación inicial de conflicto lo que
mantiene el interés del lector, según Ghazoul los «estandarizados principio y final»
de cada noche que «recalcan la narración» continúaíí «recordándonos el drama de
Sherezada>s3’. Pero es, en concreto, la poderosa y dramática trama de la propia
historia marco la que imprime su marca en toda la construcción de las Noches

Arabes. «El resultado es que la complejidad y el poder... [de la historia mareo]
continúa para revolotear sobre el discurso de Sherezada»>2.

Siguiendo la lectura del cuento pórtico de las 1001 Noches, no podemos sino
estar de acuerdo con la visión ofrecida por Ghazoul, si bien llegaremos a
conclusiones distintas. Según la interpretación de Ghazoul, el «mensaje de las
Noches Arabes peca de evasivo y ambiguo»; el autor ve su «especificidad» en su
«instinto enciclopédico»: una <(multiplicidad de historias incluidas y perspectivas
adoptadas al punto donde ningún argumento ideológico puede derivarse de él»33.
Esta observación parece ir más allá del examen, dada la vasta dimensión de la
obra y sus sumamente variados y heterogéneos orígenes. Por otro lado, el
argumento tendría sentido sólo si la historia marco fuera tratada como una entre
otras muchas, sin un status y una función especiales en relación al total de la
colección, contradiciendo de este modo el propio reconocimiento de Ghazoul de
la importancia de la historia marco. También parece haber una contradicción entre
la afirmación de que no hay nada parecido a un «patrón unificador» en la
colección y la insistencia simultánea de Ghazoul en la «unidad y multiplicidad»
en las que ella ve el significado de las Noches Arabes. Ghazoul no dice con
exactitud lo que esta unidad podría ser o en qué consistiría.

La limitación del argumento de Gbazoul cobra apariencia en sus comentarios
sobre la estructura narrativa de las 1001 Noches. La tremenda diversidad de la
colección, la «riqueza y variedad» y la «complejidad temática» de los cuentos
conducen a lo que Ghazoul denomina «vacilación», esto es, un discurso que
fluctúa entre diferentes modos narrativos, conjuntos de modelos y valores

e”’p’ea el ejeitipio de las mujeres y su supuesta «disposición
ambivalente» para justificar su argumento: hay mujeres que están «obsesionadas
con sus placeres sexuales», así como «mujeres integras» que funcionan como
paradigmas de «adecuado comportamiento femenino»34, y la narración se mueve

Ferial Ghazoul, “Poetic Logie in TIte Pancha¡an¡ra and TIte Arabia,, Nig/sts”, Arab Siudies
Quanerly. 5/1 (1983), pág. 84. Este artículo desarrolla algunas ideas de la anterior Tesis Doctoral de
Ohazoul. Cfr. Ferial Jaboori Ohazoul, TIte Arahion Nig/s rs: A Siructural Analysis, El Cairo: Cairo
Associated Institution br the Study asid Presentation of Arab Cultural Values, 1980.

~‘ E. Ghazoul, “Poetic Logic...”. Arah S¡udíes Quorterly. 5/1 (1983), pág. 14.
32 F. Ghazoul, “Poetie Logie...”, Aral, 5/adíes Quanerly, 5/1 (1983). pág. 14.
~ F. Ghazoul, “Poetic Logic...”, Arab Suelles Quanerty, 5/1 (1983) pág. 16.

E. Ghazoul, “Poetie Logie , Aral, Studies Quarterly, 5/1 (1983), pág. 16.



Promiscuidad, emancipación, sumisión 23

adelante y hacia atrás entre las diferentes categorías. «Tal vacilación previene la
estabilización del código narrativo y aleja al lector de anclar el texto en la
superficie del mundo soeial. El énfasis es mayor en las transformaciones que en
la esfera narrativa, de aquí que la lectura quede en su círculo independiente»35.
Esto puede ser real cuando las Noches Árabes son vistas como una secuencia de
historias inconexas y como una porción de literatura que existe sólo en y por sí
misma, pero ello no posibilita su interpretación como una colección de historias,
mantenidas juntas por un cañamazo y ordenadas juntas gracias a sucesivos autores
para ser presentadas a un público lector que, evidentemente, precisará «anclar» el
texto en su correspondiente «mundo social», cualquiera, dondequiera y
cuandoquiera que pueda ser. La cuestión queda como el exacto propósito que la
historia marco cumple en dicho discurso literario entre autor(es) y audiencia.

La limitación de la en otros casos convincente interpretación de Ghazoul
procede del hecho de que no distingue, por un lado, entre narrador de ficción
(Sherezada) y su oyente (Shahrayar), y de otro, el narrador de la historia sobre
SherezadalShahrayar, que está dirigiéndose a una audiencia actual, histórica. Por
supuesto, el propósito de la narración de Sherezada dentro de la realidad ficticia
del mundo de las 1001 Noches es «la vida sencilla, survivre», como afirma
Ghazoul>6. Pero, ¿cuál es el propósito del(os) contador(es) de historia(s) que
pone(n) por escrito las historias con el propósito de publicarlas?, ¿y por qué llegan
al extremo de construir una nueva historia que transforma el marco, componiendo
cuidadosamente diferentes elementos más arcaicos en una unificada, compleja y
dramática historia que es asombrosamente original? Además, de suyo no hay
ninguna «vacilación» en la realidad ficticia de la misma historia marco, ninguna
ambigíledad resultante de los saltos hacia atrás y adelante en la narración que se
supone confieren la misma importancia a todos los personajes, modos, modelos,
etc. Mas bien la historia exhibe un patrón construido de forma convincente con
un desarrollo secuencial que lleva a un culminante final feliz sin precedentes en
la misma conclusión de las 1001 Noches. La función estructural de la historia
marco, así como su poder y suspense narrativo lo coloca aparte de otros cuentos
de la colección.

Como ha hecho ver Katharine Síater Gittes en su artículo sobre «Los Cuentos
de Canterbury y la tradición marco árabe», la construcción de las historias y
colecciones de cañamazo es un rasgo característico de la literatura árabe medieval,
reflejando un concepto de organización que también puede ser contemplado en
principos estéticos que rigen la obra de artistas y científicos del momento. La
construcción de un marco que resalta cada componente individual de la obra tanto
como la totalidad y que posibilita el despliegue de un «tipo de conocimiento
enciclopédico» (adab) es un mecanismo que está, evidentemente, activo en las

F. Ghazoul, “Poetie Logic...”, Arab Siudies Quarterly, 5/1 (1983), pág. 16.
36 F. Ghazoul, “Poetie Logie..”, Arab Siudies Quarterly. Slt (1983). pág. 17.



24 Sanjar Attar y Ocr/san] Fisclíer

Noches Arabe?’. La función del narrador, que ofrece un simple punto de vista
uniendo las secciones independientes y unificando la colección completa es otra
característica co~iipartida. ~Sinembargo, las 1001 Noches se diferencian de la
historia mareo típica, tal como es analizada por Gittes, en un aspecto importante.
La historia de Sherezada está firmemente construida hacia un punto t’inal, un
clímax que resuelve la incierta cuestión suscitada al comienzo de la historia, esto
es, aquella del destino que aguarda a la diestra narradora. La hisloria mareo, pues,
no queda suelta, abre y cierra: se caracteriza, más bien, por una finalidad distinta
que, sin embargo, ¡lo in~pide que sea empleada como un marco que mantiene
unidas tan vasta variedad de historias que no tienen nada en común, salvo el punto
de vista impuesto sobre el total por la perspectiva unificadora de un único
narrador, y por la dimensión socio-cullural de la mismísiína historia marco.

Parece haber, por lo menos, dos categorías que pueden ofrecer una respuesta
con respecto al especial significado de la historia de Shcrezada. La primera se
refiere a la dimensión didáctica-moral de la historia. La heroína, como personaje
positivo, reemplaza a una figura negativa, estableciendo un modelo de papel
enérgico que establece un tipo de comportamiento social del todo convincente,
como consecuencia del contraste resuelto entre las dos diferentes figuras, amén de
la resultante y sumamente brusca alternativa delineada. El mensaje está reforzado
por la poesía insertada, por ejemplo los versos citados del poeta Utayya, quien
compara la belleza de las mujeres, como elogio de la hermosa Mujer de la Caja,
con los más espléndidos fenómenos de la naturaleza:

Atranece cual la níañana, brillando en la noche.
De oro baña la arboleda con su gentil mirada:
De su fulgor el sol se nutre cuando
ella el velo aparta, avergonzándose el resplandor del claro de luna3t.

Pero desde la perspectiva masculina de la historia, el exaltado mensaje que alude
a los encantos y las atracciones de las mujeres debe ser afinado con precaución.
La belleza, al igual que la visión moralizante que posee, es sólo la fachada externa
que sirve como tentación a la que los hombres acuden para resistir. De este modo,
se invoca la autoridad de otro poeta; la persona citada por un segundo poema.
poniendo sobre aviso al lector de no caer presa de los «ardides de los ingenios de
las mujeres>’, sitúa con claridad la perspectiva masculina y el mensaje moral del
texto:

¡No confíes en las mujeres;
No te fíes de sus corazones,
Cuyos placeres y congojas

~‘ Katharine Síater G,ttes, ‘TIte Canterbury Tales and dic Arabic Frame Tradition”, PMLA, pág.

98. 2 (marzo 1983): 242. Por desgracia Cittcs no tiene en cuenta a las NocItes Árabes e’s su estudio.
> R. E. Borton, 11w Book of tIte Thousand A’igdss ando NigIr:, pág. tt.



Promiscuidad, emancipación, sumisión 25

andan unidos a sus partes!’9

Irónicamente, los versos son puestos en boca de la Mujer de la Caja. Es ella
misma la tentadora, orgullosa de su poder y vitalidad seductoras, la que pronuncia
los versos del poeta, quien aconseja a sus prójimos prestar atención al ejemplo del
José y del Adán coránicos para evitar sucumbir a las mujeres y ser «expulsados»,
como consecuencia de la atracción sexual por el sexo femenino.

Con lodo, lo más importante es que la intención moral y didáctica debe ser
vísta como parte de una más amplia dimensión socio-cultural, que puede ser
observada en la propagación literaria de un nuevo modelo del papel de lo
femenino y de las relaciones varón/hembra que, como ha sido expuesto, constituye
el corazón de la historia marco. En cierto sentido, el cañamazo de las 1001

Noches actúa como una especie de filtro a través del que el lector absorbe también
todas las historias subsiguientes de la colección. Es como si el personaje de
Sherezada —por medio del modelo de su mismo papel ejemplar— comentase todas
las historias que ella cuenta y todos los personajes que ellas contienen. Así,
cuando la sumisa Sherezada refiere las historias obscenas acerca de mujeres
lascivas y su desbordante sexualidad, el propio ejemplo de la narradora contradice
lo prohibido aludiendo a la realidad y presentándo, a través de su propia
personalidad, un modelo opuesto que efectivamente invalida la atracción
«precivilizada» de ejemplos de placer instintivo y éxtasis libidinoso. Las pausas
esquematizadas en intervalos regulares mandan al lector hacia atrás una y otra vez
para pensar en el destino de la narradora/heroína. Las pausas sirven como gatillos,
cual si lo fueran, desafiando al lector a contemplar los lances de las personas
descritas en una determinada historia y comparando, simultáneamente, su misterio
y su drama con el de la historia de la misma Sherezada. En muchos casos, por
supuesto, hay escaso interés comparativo, pero en otros la comparación se ocupa
de importantes asuntos, el status de hombres y mujeres en la sociedad, por
ejemplo, o la cuestión del poder y de la dominación frente a la resistencia y la
rebelión.

Los primeros autores y compiladores árabes de las 1001 Noches que dieron
a la historia marco la forma, recogida en primer lugar en al-Muray al-Qahab de
al-Mas’ñd¡ en 947, se enfrentaron a una tarea realmente desalentadora al dar
comienzo a su labor en cierto momento, allá por el siglo VIII o 1X4& Al escribir
en una época caracterizada por la rápida expansión del Imperio árabe musulmán,
esos autores se ganaron el acceso a una vasta adquisición de tesoros culturales
procedentes de tierras tan diversas como India y China, España y Grecia, Persia
y Egipto y tierras del Magreb, así como del corazón de Arabia, desde el Golfo
hasta el Eúfrates. En el caso de los tesoros literarios, los primeros autores

R. F. Burton, TIte Book of ¡he TItousa,sd Nigt/ss and a NigIt¡, pág. 13.

40 Véanse los comentarios de Littmann sobre la periodización de las 1001 NocItes en:

E¡scyclopaedio of Islam, Leiden 1956 (nueva ed.) 1, págs. .360-363.



26 Samar Altar y Gerhard Fischer

empezaron apropiándose de esta herencia para ellos mismos y para sus lectores
traduciendo, «arabizando» y modificando las historias que ellos continuaron al
integrar estos elementos nuevos, foráneos, en su propio universo literario. Nada
de lo que hallaron despreciaron. La dimensión enciclopédica de las 1001 Noches

es, evidentemente, la marca de los escritores profundamente interesados en
compilar la mayor variedad posible de material, autores que están apasionados en
su búsqueda de nuevos y siempre excitantes y maravillosas historias. La creación
de las Noches Arabes corre paralela y es parle del florecimiento coetáneo de las
artes y de las ciencias en la dinámica época de la primera civilización árabe
musulmana, un ejemplo del «movimiento de rassemblernent intelectual» en el
mundo árabe, como Ghazoul ha señalad&’. Tal como filósofos, matemáticos,
arquitectos y estudiosos de la medicina se servían de los descubrimientos de las
gentes y paises con quienes habían entrado en contacto, integrando
productivamente y desarrollando nuevas ideas en su propio trabajo, también los
escritores árabes adaptaron y emplearon la herencia literaria con la que ellos se
habían familiarizado, transfiriendo y fusionándola en algo que se hizo
exclusivamente «árabe».

Este proceso, sin embargo, no carecía de potenciales escollos y de peligro.
Muchas de las historias procedentes de otros países que alcanzaron la «escena
literaria» en centros como Bagdad o El Cairo contenían material problemático,
elementos paganos o descripciones de costumbres y valores sociales que no fueron
fácilmente integrados en el elaborado código de la ley religiosa y las normas
sociales concurrentes de una sociedad islámica fuertemente jerarquizada. Además,
muchos de los cuentos preislámicos del propio legado literario de los escritores
contenían rasgos controvertidos, tal como la historia de la Mujer de la Caja con
su vitalidad sin limites y la promesa/amenaza de la inacabable gratificación
libidinosa, que también puede haber creado bastantes problemas a los
compiladores de los cuentos de las Noches Árabes. Lo que los autores no hicieron
fue censurar este material problemático, como ha sido costumbre en la mayoría
de las traducciones occidentales, ni suprimir pasajes enteros o amputar y reescribir
partes del texto para acomodarse a los requerimientos sociwculturales y a los
gustos de la sociedad musulmana más «civilizada» Que conformaba su nmihlicn

Mas bien, los autores tuvieron enorme cuidado al componer una historia
introductoria y marco que cercase y dividiese a la vez las partes individuales de
su colección, a la par que proporcionase una perspectiva que posibilitase un
distanciamiento crítico y una posición ventajosa para reflexionar sobre los
contenidos de las historias, los temas y las materias. Así, cuando Sherezada refiere
una de sus tantas historias acerca de la desenfrenada sexualidad, sobre poderosos
demonios y heréticos infieles, su propio ejemplo de inteligente y pía heroína está
destinado a asegurar que los lectores permanezcan. social y moralmente, en la
senda adecuada. Del mismo modo que la virtud de Sherezada contradice y anula

E. Ohazoul, TIte Arabian Nights: A S¡ructura/ Analysís, pág. 54.



Promiscuidad, emancipación, sumisión 27

la promiscuidad de la Mujer de la Caja en la propia historia marco, su presencia
como narradora de todos los cuentos esta diseñada para enfrentar al lector, en cada
escena, con el modelo de comportamiento social ejemplar, incluyendo su
relativamente independiente status emancipado. La mission civilisatrice de la
mujer, como es presentada en la historia marco de las 1001 Noches, es
comparable, pues, como imagen literaria, al «proceso civilizador» durante la
incipiente fase expansionista de la civilización árabe musulmana, desde sus
«bárbaros» orígenes paganos hasta los elevados logros de su Edad de Oro. La
sumisión de Sherezada a la autoridad de los reyes encuentra su última justificación
en eí propio concepto de sumisión [Islam], como el verdadero principio sobre el
que se funda esta civilización. Parte del proceso histórico del progreso de la
sociedad civilizada responde al fenómeno según el cual este concepto asumió
diferentes significados, tanto para hombres como para mujeres, dentro del sistema
patriarcal que es descrito en el universo de las 1001 Noches.


