
282 Anaquel

¿EL ÚLTIMO DE LOS BANÚ CODERA?

Manjallafa md mdta, es un proverbio árabe cuyo significado es la clave
del vivir-morir, o mejor dicho del no morir engendrando. Es la razón
fundamental de la existencia y del amor en las dogmas de todas la religiones
monoteistas o no monoteistas. Es también el pensamiento de muchos filósofos
ateos o agnósticos, como Miguel de Unamuno, por citar a alguien tan nuestro.
No obstante existe, en mi opinión, otra manera o una” trampa” para vencer a la
muerte. El arma más eficaz contra la muerte es el arte del Arte en mayúscula y
en el sentido más amplio del término, que yo llego a definir con esta frase: El
arte es el engalio que hace el hombre para vencer a la muerte. Es decir al-insan
(el ser humano, etimológicamente, el ser agradable) es inmortal siempre que
vence a la muerte con su arte y con su engendrar. Obsérvese que he mencionado
el arte antes del engendrar, porque yo creo que con su obra el hombre se
reconoce a si mismo, se da a conocer durante la vida viviéndola y perdura por
los siglos de los siglos gracias a su quehacer artístico, indvidual, (Mutanabbi.
Betthoven, Picasso) o colectivo (Las Pirámides, Altamira, La Alhambra).
Después, -y es posible que sea mientras también, pero en ningún modo antes-
desea este ser ya realizado, -o realizándose-, gracias a su obra vital, ser reflejado
en un prójimo o prójimos muy semejantes a él como lo son sus descendientes.
Todo ello para siguir viviendo eternamente. Ahora sí podemos dar traducción al
refrán árabe antes mencionado y entenderlo a la perfección: “Quien deja
progenie no muere.

Don Emilio García Gómez no ha engendrado hijos, pero si ha dejado
obras y muchas. Me limito ahora a fijarme sólo en el elemento engendrador de
dos obras suyas solamente, en las que el poeta/traductor ha dejado su alma
palpitando para siempre con el afán de sobrevivir pese a la muerte, empleando
su capacidad creativa, ¡Y qué gran poeta era!.

Carlos Bousoño lo afinna: ...“ Don Emilio ha hecho nuestros a los viejos
poetas árabes. En esta hora luctuosa, vaya hacia el Maestro, hacia el gran
prosista, hacia el sabio, hacia el poeta mi fervoroso adiós, y toda mi gratitud de
viejo lector suyo.” Carlos Seco Serrano así lo califica: “Era el máximo prestigio
intelectual en nuestro país. Comí Rafael Alberti, fue el último representante del
27. Era también el máximo arabista, un gran poeta y un gran prosista de
extraordinaria calidad. Fue un gran traductor de la poesía andalusí, con la
intuición y la capacidad poética que ello requiere Martín de Riquer lo valora
“Supone la pérdida de uno de los mejores arabistas de España que supo
traducir la poesía como auténtico poeta que era.” Luis Suárez Fernández opina
“Sus estudios de “El collar de la paloma” no son solamente un gran trabajo de
filología, sino que llegaron a ser como una revitali-zación de la poesía andaluza
en ese momento clave que es la plenitud medieval Antonio Rumeu de Armas
considera “Sólo un poeta inspirado como García Gómez pudo captar el sentido
oculto y verdadero de estos grandes poetas árabes...

La primera obra en la que el poeta/engendrador Emilio García Gómez



NeCTOIOg las 283

quiso vital y poéticamernte formar parte de esta generación genial, que fue la de
27, es, sin duda ninguna. Poemas arábigoandaluces publicado en 1930 y cuyo
avance para la Revista Occidente (año VI, núm. 62, pp.177-203) apareció en
agosto de 1928. Obra que influyó enorme y felizmente en casi todos los poetas
de dicha generación. Algunos han reconocido el enorme influjo que tuvieron en
ellos estos poemas recreados por el también poeta Emilio García Gómez. Como
Rafael Alberti quien manda desde Roma, agosto 1975:

Digo ahora, desde Roma, a Emilio García Gómez en sus setenta años:

Es verdad que yo nunca fi a Granada, 1 que nada sé del
Albaicín ni de los cármenes del Darro, ¡ que ni de lejos vi Sierra
Nevada ni la nombrada Vega ni las Alpujarras, ¡ y que ni aún en
sueños penetré en la Alhambra. ¡Es verdad que yo jamás entré en la
Alhambra. ¡Mas cuando la paloma zurea en su alto ramo /y el sol de
la mañana aparece velado/como por alas de tórtolas 1 y la lluvia
menuda viste el járdín/de un fino tejido a rayas/y los ejércitosde las
negras nubes, cargadasde agua ¡desfilan majestuosamente comotropas
etíopes ¡ armadas con los sables dorados de los relámpagos, ¡entonces
yo retorno a Andalucía ¡ y entro por ti y por esos encalados poetas de
Granada, ¡ y por el Zaetín, como el rey moro, ¡ subió a las torres de
la Alhambra.

Desde allí, el homenaje de un poetaandaluz, desterrado y lejano de su
patria, como AI-Mutamid de Sevilla.”

Dámaso Alonso, quien dedica a Don Emilio su máginfico libro Los hqos
de la ira, Madrid 1944, con un verso del poeta cordobés Hm Zaydún: “No sea
vuestro afecto fugaz rosa, 1 pues es el mío el arrayán perenne.”, dice al respecto:
“Pero la importancia de su talento para cosas españolas puede verse en inmensa
proporción en lo que produjo la versión suya de los Poemas aróbigoanda luces,
publicadas en 1930, que fue un extraordinario influjo sobre los poetas de
entonces, influjo que llega hasta hoy.”

García Gómez mismo afirma: “Soy algo más joven que los grandes
escritores de la generación del 27. En aquella época, cuando se produjo la
famosa manifestación en favor de Góngora, yo no conocía a los miembros de la
generación, pero más tarde los fui tratando a todos ellos. Creo que puede
hablarse de una cierta afinidad espiritual entre los poetas arábigos y los de la
generación española de 27. Ahora bien, en cuanto a influencias sólo Rafael
Alberti las ha reconocido abiertamente: dedicó un poema a mi libroÁrabe en
endecasílabos y luego afectuó unas declaraciones en el mismo sentido a un
diario madrileño. Sé también que la familia de García Lorca, sus allegados, han
negado ese tipo de influencias, pese a poemarios como el Diván del Tamarit, en
que me lavo las manos, que cada cual opine lo que quiera”.

Pues yo opino igual que Pablo Neruda en sus memorias Confieso que he
vivido al describir a Lorca: “¡Qué poeta! Nunca he visto reunidos como en él la
gracia y el genio, el corazón alado y la cascada cristalina. Federico García Lorca



284 Anaquel

era el duende derrochador, la alegría centrífuga que recogía en su seno e
irradiaba como un planeta la felicidad de vivir. Ingenuo y comediante, cósmico
y provinciano, músico singular, espléndido mimo, espantadizo y supersticioso,
radiante y gentil, era una especie de resumen de las edades de España, del
florecimiento popular; un producto arábigo -andaluz que iluminaba y perfumaba
como un jazmín toda la escena de aquella Espaifia, ¡ay de mí!, desaparecida”.

El otro poeta granadino Luis Rosales, que todavía no me ha devuelto
Los cinco poetas musulmanes, libro hecho por Don Emilio, que yo le había
prestado, dedica como homenaje a Emilio García Gómez el siguiente poema:

Tras la ventana abierta los tejados ¡que enmarca La Peñota;
el pastizal; ¡ las vacas con su cuerpo genital, ¡ y este verano con los
pies cortados. ¡ El cielo ceniciento se hace pis ¡y la oenoíhera biennis
está abriendo, 1 primero va el pistilo apareciendo, tiene un color
ligeramente gris. ¡Siempre a la nueve y media de la tarde ¡ un pétalo
desprende su luz sola, ¡ luego empieza a entreabrirse la corola ¡como
un papel se mueve cuando arde. ¡ Una interna y total (‘repitación ¡
desenvuelve su centro originario ¡ y un silencio amarillo limonario ¡
hace su alucinada aparición. ¡Se ve el milagro, pero no se entiende:
¡ en el instante que termina el dial despliega de repente su alegría ¡
como en el parto el sao se distiende. ¡ Su cita con la luz la tiene en
vela ¡ hasta que empieza a abrirse respirando, ¡ y el sépalo al caer
subrayando ¡ que su muerte ya está de centinela. ¡ Se ve que está
nanendo porque quiere, ¡yen la noche se queda amanecida: ¡ ¡quién,
te pudiera amar con esta vida ¡que de su propio crecimiento muere!

El influjo del otro libro de Don Emilio Casidas de Andalucía, publicado
en 1940, pero traducido durante la Guerra civil y leido “en público dentro de la
primera sesión de una pseudo-Academia literaria bautizada “Musa Musae”, la
cual, recién acabada la guerra, salió de la manga de José María de Cossío... , no
fue menos en las generacioííes de la posguerra civil, como queda patente, por
ejemplo, en las 33 composiciones de Elegía de Medina Azahara del genial poeta
cordobés Ricardo Molina. En la introducción que escribe Carlos Clementson para
Nostalgia y presencia de Medina Azahara, libro en cl que se recogen los poemas
inspirados o dedicados a esta maravillosa ciudad califal en ruinas, entre ellos mi
poemario bilingde Llanto sobre las ruinas de Medina Azahara y mi poema
“Medina Azhra”, y se abre’ con la casida de Ibn Zaydún “Desde al-Zahra” con
que d. Emilio abre sus Casidas de Andalucía a la par con la otra casida de Ibn
Zaydún la famosa “Casida en nún”, en definitiva, y junto a su subjetiva
impresión de este monumento. Lo que Ricardo Molina nos ofrece bajo estos
versos de Medina Azahara es una indirecta y plástica etopeya, un frel
autorretrato sentimental, muy bello y alusivo, a través de los trazos y perfiles de
la antigua cultura califal que le dio origen. Y así llegará a confesamos comí la voz
trémula del ayer y empañada de voluptusa melancolía evocadora, al pensar en
sus coterráneos poetas arábigoandaluces:



Necrologías 285

Los hombres que cantaban/el jazmín y la luna ¡ me legaron
su pena, ¡ su amor, su ardor, su fuego. ¡La pasión que consume ¡ los
labios con su astro,¡la esclavitud a la ¡hermosura más frágil. ¡ Y esa
melancolía ¡ de codiciar eterno / el goce cuya esencia ¡ es durar un
instante.

El poetaMario López en el mismo volumen tiene un poema encabezado
con dos vasos de Ben Zaydñn en que encabezan respectivamente la “Casida en
nún” y la “Desde al-Zabra”,

Eramos dos secretos en el corazón de las nieblas hasta que la lengua
de la aurora estaba a punto de denunciarnos”; “Desde al-Zahra te recuerdo con
pasión Asífueron los días deliciosos que ya pasaron...

Y así empieza su poema:

“Honda, ignorada noche de los pueblos/de cal bajo la luna
de AI-Andalus. ¡ Fronterizos confines de las tierras ¡ de nadie.
Geografía del esparto, del alacrán y elpedregal candente, ¡ del palmito
y la aulaga y la palmera...”

Manuel Jurado López pone para su poema “Luz y trasluz de Medina al-
Zabra” tres citas:

A fuerza de apurar cáliz y boca/ya no sé, dulce amor, cuál es
el vino (Ibn al-Zaqqáq).

Pregunté, /si la noche recuerda ¡que, en las sombras, ¡fueron
dos candelabros ¡ encendidos. (Nizar KabIÉnl).

Estaba en el apogeo de su belleza, ¡como la rama cuando se
viste de hojas. (Marwán ben ‘Abd al-Rahmán al-Taliq).

y comienza de esta forma:

Creyera al-Zabra que el polen de un gran pájaro llovía¡sobre
la nuca grana del ocaso. ¡Escuchará incluso los adufes, los atabales
del corcel altivo ¡ sobre el antiguo encanto del desierto.

Manuel de César en el poema titulado “La noche” dice:

Desde al-Zabra te recuerdo con pasión. ¡ Tú que no sabes,
diosa, de esta noche, ¡ llenas la noche que mis ojos beben: esta noche
de vino que hasta el borde ¡derramado de flor, como tus hombros, ¡mi
mirada seduce. Me seducen 1 tus hombros y tus trenzas,

El periodista cordobés Sebastián Cuevas en su poema “Donde la mantis
religiosa espera escribe:



286 Anaquel

Lloraron Ben Zaydan y Wallada la primera ruina bajo la
puerta en la que Azahara, en piedra gemía, ¡ y ya para siempre, la
diadema de Córdoba, la transida ciudad de los omeyas, leí palacio de
al-Nasir, el sueño de un califa enamorado, 1 se perdió en el olvido con
muerte tan profunda que se ignoró su rastro ¡ y sólo una vaga noticia
de estrella y de prodigio quedó en la oscura memoria de los hombres.

Nuestro amigo el poeta roteño Angel García López, que ha escrito
varios poemas de temas arábigos, además de su diván Mester andalusí es uno
de los poetas españoles contemporáneos en que más ha influido la maestría
poética de nuestro maestro, ¡ay de ini!, ya fallecido:

1-lora que destruida mi nación ¡está en el barro. Y tiene ¡olor
en el barro. Y tiene ¡ olor a podre lo que amé -feliz oh día ¡ de la
verdad, sé bienvenido-, ¡odio mi espada que mató. Mi verso ¡que, con
ella, ¡ tras la muerte mira. Te testimonia ¡poder con sólo un golpe.
Alza su lumbre ¡al respirar. ¡ Yo, Mutamid, ¡ testigo de mi reino hoy
en el suelo, ¡ deseo, dios vencido, que la tierra/me acoja en su salud.
Y olvide.

Y en el prólogo que escribió Antonio Domínguez Rey para Ja Antología
poética de Angel leemos:

Yo soy la voz más viva, la más fuerte/del Sur. Yo soy/la voz.
¡ ¿De quién es este yo? Del poeta Angel está simbolizando el don
poético del Sur en los nombres de Mocádem y Mutamid. La referencia
a éste es tan lejana en su verso como el comienzo mismo de sus
primeras armas. Juan Ruiz Peña nos cuenta en su prólogo a Emilia es
la canción que Angel recitó una noche primaveral del Madrid de 1957
una “cancioncilla ‘ en la que evocaba a Mutamid, dentro de un
ambiente muy arábigo, sensualista y evocador Esto nos demuestra el
entrañamiento de la nostalgia histórica, cada vez más cercana a una
revitalización de auténtico “mester andalusí.

Las Casidas de Andalucía junto con Poesías de Ben al-Zaqqflq, libro
bilingile publicado en 1956 por el Instituto Hispano Arabe de Cultura durante la
dirección de l)on Emilio (1954-1958) tuvieron un renacimiento en un volumen
bajo el título de Árabe en endecasílabos, publicado veinte años más tarde que
el de Ben al-Zaqqúq por la Revista de Occidente, que mi maestro me dedicó,
agradeciéndole, con esta frase: “Para Mahmud Sobh, poeta y amigo, con mi
sincero afecto, 20octubre de 1976”. Pues bien, en el prólogo que escribe García
Gómez para esta nueva edición confiesa:

1)e la considerable masa de poesía arábigoandaluza que he
traducido en los dichos diez lustros (expresado así asusta menos que
decir medio siglo), podemos hacer dos partes, correspondiente cada



Necrologías 287

una a veinticinco años. En la primera, de 1924 a 1949, mis
traducciones han sido casi todas de poesía clásica y por lo común en
prosa <tipo: mis Poemas arábigoandaluces). La segunda, en cambio, de
1949 hasta hoy, abarca con preferencia poemas del género estrófico,
moa.xajas y zéjeles, vertidos en lo que llamo “calco rítmico”, es decir
una reproducción lo más fiel posible, aunque supone siempre un “tour
deforce”, de la estructura rítmica del original: igual número de sílabas
y los mismos acentos, aunque claro está que de ordinario sin rimas,
porque pedírmela encima sería pedir peras al olmo (tipo: mi Todo Ben
Quzmán).

Ambas géneros de versión difieren mucho. El primero, es
literario; el segundo, más bien pedagógico. Uno consiente gran
libertad; el otro constriñe el traslado con férreas ataduras. Aquél se
acomodaba bien a una estética de verso libre y sin rima, o si se quiere
y algunos poetas no se enfadan, de prosa poética, éste suena más a
raro, por su artificio y por su parcialmente anacrónico sistema de
,formas.

El escritor y poeta gaditano, mi gran amigo, Femando Quiñones quizás
sea el que más influencia tuvo en su obra de este engendrar poético de don
Emilio traduciendo a lo largo de medio siglo, sobre todo en sus dos libros Los
crónicas de AI-Andalus y Ben Jaqán. Canta Femando con una voz honda y
amable como suele hacer casi siempre con su llanto por la “Muerte de Ziryáb”:

Ahora blanqueará este Pájaro Negro que os trajo ¡ la nueva
vieja música, las artes ¡ de la ropa, la mesa, amables pautas ¡ en la
insensible lepra de los días.

Quiñones tiemie una jarcha, cantada como Alá manda:

Va para tres años/Grazalema entera, ¡Benarrabá en/era/me
diste en la lengua.

También dedica a don Emilio un poema titulado “Cante jondo”: “Un
pasaje de cierta crónica del andalusí AI-Arqaml, conservada por Maqqaxi, .y
bellamente sacada a colación en nuestros días por Emilio García Gómez, trata
en estos versos, y aplicada al cante, de ser transcrita así:

También yo me manché con el aceite/de Sa ib. ¿ Qué me había
ocurrido? ¿ Ya él? Aquello/no se podía aguantar ¡hondo como venía,
removiéndolo ¡ todo adentro y arrebatándolo ¡ como si allí estuviera ¡
cuanto he vivido y muere, cuanto/no conozco, vertiéndome ¡fuera del
tiempo y de quien soy: ¡no se podía. Creo que también/me arranqué
de la ropa jirones, se los di. Me conduje peor que una criatura o que
un loco ¡y ahora / estoy dispuesto a recomenzar, / a volver a pasar
lo mismo. ¡Las cuerdas y la voz, las cuerdas y la voz. ¡ No sé. Yo no



288 Anaquel

podía.

Félix grande, autor de dos volúmenes sobre el flamenco, a su vez canta
una “casida”: “Al maestro don Emilio García Gómez, a quien tanlo debe todo el
mnmenso Sur de la memoria española:

A quien, cobardemente ¡ y como bestia impura, ¡ te quisiera
hacer ver que no es posible, ¡primero le maldecirós/ usandopara ello
las palabras ¡ más temibles que hayan sonado ¡ desde el sagrado
Eufrates ¡ hasta esa Córdoba que el árabe ¡ honró con su casida ¡ y
emocioná con su destierro ¡ y después, boreal, ¡ untándote la voz con
dátiles y miel 1 y con los ojos llenos de culebras dormidas, ¡ suave,
cortés, mas sin vacilación ¡ y, en fin, como si hablaras ¡ desde las
puntas de tus pechos, respóndele que si, que sí es posible ¡ esa ya
antigua muerte augusta: ¡ sufrir y consumirse y reventar de amor ¡
Esto dile en mi nombre ¡y vuélvele la espada. ¡Ya nosotros que nos
proteja la Fortuna.

En cuanto a mí, además de dedicarle mi libro bilingúe Poesías de Ibn
Zaydan y hacer que los embajadores árabes acreditados en Madrid le rindieran
un homenaje en el alio de su jubilación como Catedrático de Lengua Árabe en
la Universidad Complutense de Madrid, 1975, y que el diario Pueblo publicar-a
en su páginas “Sábado literario” el 21 de marzo de 1981, varios artículos de
muchos arabistas y hombres de letras entre los cuates figuro yo, le dediqué una
“Casida como soneto” pretendiendo con ello devolverle en parte el favor que él
nos hizo a todos, árabes y aljamiados, al componer las casidas arábigas como
sonetos latinados:

¿ Qué buscas en España, palestino? / ¿ Naranjas, o palmeras
deleitosas;,’ la media luna, estrellas tan hermosas ¡como en tu cielo?
¿ O buscas tu destino? ¡ Tierra santa, Jordán, que ya imagino ¡soñado
hogaroculto entre las cosas/de mi niñezías manos cariñosas/de mi
padre, quijote campesino. ¡Esta tierra, que es tierra galilea ¡donde me
encuentro vivo, me recrea ¡ un mar Muerto que llega a mor de vida ¡
Palestina, en España estás inmersa. ¡ ¿Soy drabe, español, o
viceversa... Y ¡ ¡Mutanabbf-Quevedo en la casida!.

¿Soy Mtuanabbi o Quevedo?. No lo sé. Sin embargo sé que soy árabe
de banñ Aurora (= Sobh), mawld agradecido (~ Mabmud) de los banú Codera,
que con la muerte del último de esta estirpe tan insigne he prelendido con estas
sentidas palabras necrológicas dar el pésame a mi mismo.

MÁHMUD SoBH


