
Necrologías

GEORGES C. ANAWATI, DOMINICO

(Alejandría, 6 junio 1905 - El Cairo, 28 enero 1994)

Con la muerte del P. Anawati, dos grandes sectores -el de los estudios
árabes y el del diálogo islamo-cristiano- han perdido uno de sus más valiosos
representantes.

Nació el P. Anawati en Alejandría (Egipto), aunque sus antepasados
eran originarios de Homos (Siria). Su familia,~ profundamente religiosa,
pertenecía al rito griego-ortodoxo. 1-lizo sus estudios primarios y secundarios en
el colegio San Marcos de Alejandría, regentado por los Hermanos de las
Escuelas Cristianas. Se orientó después hacia los estudios de farmacia, que le
llevaron, primero, a la Universidad de 5. José de los PP. Jesuitas en Beirut
(1922-1926) y más tarde a la Escuela de Química Industrial de Lyon (1926-
1928). El P, Anawati, guardó a lo largo de sus años, esta su primera vocación.
Como confirmación de ello señalo dos hechos: en su celda del convento
dominicano de El Cairo, tuvo hasta su muerte, un pequeño laboratorio químico,
donde hacía sus pequeñas experiencias. Este laboratorio daba a su celda -por lo
demás atiborrada de libros- un carácter particular. El segundo hecho es que
dentro de sus trabajos, hay algunos dedicados a la química y la medicinaárabes.
Señalo de pasada un trabajo que le dio la oportunidad de pasar unas semanas en
el monasterio de El Escorial: Medical Manuscripts of Averroes at El Escorial.
Traslated with an Introduction and Commentaries from the Arabic critical text
esíablished by OC. Anawati and 8. Zayed, Cairo 1986 (esta obra fije escrila en
colaboración con el Dr. P. Ghalioungui). En el mismo sentidovan otros estudios,
como “Introduction á l’histoire des drogues dans l’antiquité et le Moyen Age”
en Midéo 5, 1958, Pp. 345-366, y sobre todo su obra, Historia de las drogas y
los medicamentos en la antiguedad y la Edad Media, El Cairo 1959, 209 Pp. en
árabe + 6 en francés.

Pero una vocación más profunda se cruzó en su vida. Conoció en sus
jóvenes años, en Alejandría. dos PP. Dominicos, el P. A. Jaussen, fundador del
convento dominicano de El Cairo y el P. M.-D. Boulanger, Superior y gran
predicador. Ellos estuvieron sin duda en el origen de su vocación dominicana.
Se puso enseguida a estudiar el latín, mientras que la lectura de las obras del P.
Sertillanges, OP. y J. Maritain le pusieron en contacto con el pensamiento de
Sto. Tomás, por el que el P. Anawati sintió siempre una gran veneración y
estima y le dedicó algunos de sus trabajos. Otra amistad que le ayudó a reforzar
su incipiente vocación fue el contacto con el profesor Yousef Karam (Cf Midéo

Anaquel de Estudios Árabes, Vi (1995)



278 Anaquel

5,1958, pp. 459462) profesor de filosofía en la Universidad de El Cairo y de
Alejandría.

El 4 de mayo de 1934 viste el blanco y negro hábito dominicano y un
ano después comienza sus estudios de filosofía en Bélgica (1935-1939) y
continúa después los estudios de teología, parte en Bélgicaparte en Saulchoir,
en las cercanías de Paris (1937-1940). Obtiene el título de “Lector” con un
trabajo sobre la “Contribución al problema de la creación en Sto. Tomás”. De
octubre 1941 a agosto de 1944, le encontramos en la Universidad de Argel
dedicado al estudio de la lengua y cultura árabes, obteniendo la licenciatura en
la sección árabe. Fue un período que marcó profundamente su vida, pues en
estos años se puso en contacto con numerosos arabistas en el Instituto de
Lenguas Orientales de la ljniversidad de Argel. En esta época se dedicó ya a
estudiar la teología y mística musulmanas con los discípulos del P. Foucauld,
sobre todo L. Gardet, con cuya colaboración publicó años más tarde la famosa
¡nl roduction a la héologie musulmnane. Essai de théologie comparée (Prefacio
de L. Massignon), París 1948 (en 1981 apareció la tercera edición).

En agosto de 1944 tomó contacto con el convento dominicano de El
Cairo, a la sazón “casa filial” de la Escuela Bíblica de Jerusalén, que se
independizará en 1954 para pasar a depender de la Provincia dominicana de
París. Con otros dos jóvenes dominicos, el P. 3. Jomier y el PS. de Beaurecueil,
muy conocidos hoy en el dominio de la islamologia y de la mística musulmana,
el P. Anawati forma un equipo que serán los creadores del actual “Instituto
Dominicano de Estudios Orientales”, con su revistaMélanges. El P. Anawati fue
su director de 1953 a 1984, fecha en que toma la dirección del Instituto el P.
lZégis Morelon, joven dominico dc la Provincia de Lyon. El 1’. Anawati figura
como Presidente del Instituto hasta su muerte.

Desde su cargo de Director, el P. Anawati tuvo ideas claras dc acción
desde sus comienzos. Primeramente una dedicación total al estudio, que
prolongaba hasta bastante entrada la noche, alternando con la atención a los
visitantes del Instituto, ayudándoles con preciosas orientaciones para sus trabajos.
Cuidado incansable por mejorar y aumentar la biblioteca, gran preocupación por
la revista del Instituto, reservando un apanado a “Textes arabes anciens ¿dités
en Egypte”, un apartado éste muy apreciado por los arabistas extranjeros.

Procuró asimismo incorporar a lo largo de los años nuevos miembros
y colaboradores para el Instituto con el fin de asegurar la continuación del
mismo.

La producción literaria del P. Anawati fue enortne, en el campo de la
filosofía su autor preferido fue Avicena, del que ya en 1950 publicabaMu ‘allafaí
Ibn Srna - Essai de bibliographie avicennienne, 450 pp. en árabe + 20 en
francés. Esta obra seda después completada con la traducción y comentarios a
la Metafísica del Shifa’ (dos tomos, 1978 y 1985). Otro tanto hizo con la Lógica,
1952 y 1959, aparte de otros trabajos sobre Avicena y Sto. Tomás. Avicena y
el diálogo islamo-cristiano. Otro autor preferido fue Averroes, al que dedicó
bastantes trabajos, como Bibíiographie d’Averroés, 1978, 430 Pp. en árabe + 24

en francés, Más tarde, en colaboración con Sa’id Záyed, “Los tratados médicos
de Averroes’, edición crítica del texto árabe, El Cairo 1987, 438 Pp.



Necrologías 279

Junto con L. (iiardet publicó “La mística musulmana. Aspectos y
tendencias”, ed. italiana en 1960 y ed. francesa en 1961. El número de artículos
que salieron de su pluma sorprende a cualquier lector. Veáse Midéo 22, 1995,
pp. 30-56.

La actividad del P. Anawati no se limitó únicamente a las tareas del
Instituto. Ya dentro del mismo Cairo se relacionó con diversos organismos, se
granjeó la amistad y la colaboración de numerosos profesores y eminentes
personalidades de la cultura árabe-egipcia, como el Dr. Taha 1-lusein, Yousef
Karam, Alimed Amin, Dr. Ibrabim Madkour y otros muchos.

Dentro de las actividades del P. Anawati hay que señalar su enseñanza
como “profesor invitado” en diversos Centros, como el Instituto de Estudios
Medievales de Montreal (Canadá), Universidad de Alejandría (Facultad de
Fartnacia), Universidad de Lovaina, Instituto de Altos Estudios Árabes de El
Cairo, Universidades del Angelicum y Urbaniana (Roma), Los Angeles (Near
Eastem Center) y Universidad de San Francisco.

En consonancia con todo esto, el P. Anawaíi fue miembro de varios
organismos científicos y religiosos, como el Comité para edición de las obras de
Avicena, miembro del Instituto de Egipto, miembro del Alto Consejo Egipcio
para la Cultura, miembro del Secretariado para la unión de los cristianos,
Consultor del Secretariado para la unidad de los cristianos, consultor del
Secretariado para las religiones no-cristianas, miembro del Consejo Pontificio
para la Cultura, etc.

Es natural que la enorme actividad intelectual del P. Anawati fuera
premiada con diversas distinciones, como Premio del Estado Egipcio por la
edición de SñiJd’ de Avicena, conjuntamente con el Dr. Sa’id Zayed; Doctor
“honoris causa” de la universidades de Lovaina y la Universidad Católica de
Washington, Caballero de la Legión de Honor en El Cairo, concedido por el
Ministro francés de la Enseñanza Superior, medalla de la Sociedad de Farmacia
de Egiptoy medalla también de la Sociedad Internacional de Filosofía Medieval
(Ottawa), Premio Mediterráneo para Mrica, conjuntamente con otros.

En el diálogo islamo-cristiano, el P. Anawaíi tuvo una participación
relevante, a partir del Concilio Vaticano II, e incluso antes, por sus relaciones
con Louis Massignon, Lous Gardet y otros. He señalado ya algunos puestos que
ocupó en este domino. Su conocimiento del árabe y del contador diario con el
islam le daban una autoridad del todo particular. Escribió sobre el tema diversos
trabajos, como “L’islam á l’heure du Concile. Prolégom~nes á un dialogue
islamo-crhétien”, en Angelicumn 41, 1964, PP. 145-166; “Polémique, apologie et
dialogue islamo-chétien: positions classiques médiévales el positions
contemporaines” en Fumes docete, XXII, Roma, 1969. Pp. 375-452; “Lonis
Massignon el le dialogue islamo-chrétien”, en Centenaire de L. Massignon, Le
Caire du 11 au 113 Ocí. 1983, Univ. du Cafre, Le Cafre, 1984, Pp. 91-103.
Participé también en varios congresos dedicados al tema del diálogo islamo-
cristiano.

En este dominio del diálogo islamo-cristiano señalo dos hechos
relevantes: la conferencia del cardenal Franciskus Koenig, arzobispo de Viena,
en la universidad islámica de al-Azhar, de El Cairo, el 31 de marzo dc 1965. El



280 Anaquel

tema fue sugerido por el P. Anawati (“El monoteísmo en el mundo
contemporáneo”) y tomó parte en la preparación y desarrollo de este encuentro
histórico ~Midéo 8, 1965, pp. 407-422, 514). El otro hecho es su participación
y colaboración en la asociación musulmana-cristiana, llamada “Ikhwan al-sarn’”
(Hermanos Sinceros), que agrupaba buen número de musulmanes y cristianos,
profesores e intelectuales, para estudiar juntos temas que interesaban a unos y
otros. El propio P. Anawati ha descrito en detalle la fundación, el espíritu y las
vicisitudes de esta Asociación: “Un témoin historique do dialogue islamo-
chrétien: l’association des Fréres Sincéres (Ikhwán al-saffl’), 1941-1953”, en
Islarnochristiana 5, 1979, pp. 250-253. Algún tiempo después de su disolución,
se formó “La Fraternidad religiosa” (AI-Ikhwa’ al-Dita). Uno de los mejores
colaboradores fue el jeque Ahmad Hasan EI-Báqúri (1907-1985) (véase, Mid¿o
18, 1988, p. 405).

No quisiera terminar esta breve semblanza del P. Anawati, sin referirme
a su amor a España, a la que consideró particulannente ligada al mundo árabe.
Estimaba grandemente a los arabistas españoles y queda que todo cuanto
publicasen estuviera en la Biblioteca del Instituto. Tenía especial cuidado en que
la revista del Instituto aparecieran reseñas de las obras de los arabistas españoles.

Esta semblanza intelectual del P. Anawati, sería incompleta,y me atrevo
a decir, injusta si no pusiera de relieve su gran espíritu religioso y sacerdotal. El
P. Anawati fue un dominico de cuerpo entero, amante de la vida religiosa con
sus observancias, devoto de los santos de la Orden y devoto también de la
Virgen María. No cabe duda que esta vida espiritual vivida en plenitud le ayudó
a dedicarse plenamente al estudio de la verdad. Cuantos se acercaban a él,
cristianos o musulmanes, descubrían, junto al sabio, al hombre de Dios.

Después de su muerte la manifestaciones de simpatía y auténtico cariño
fueron unánimes entrecristianos y musulmanes. En la Misa de funeral, celebrada
en pleno centro del El Cairo, en la Catedral de San José, participaron numerosos
fieles de varios ritos cristianos, así como un grupo de sus amigos musulmanes
y autoridades de las dos religiones.

Descanse en paz.

ANGEL CORTABARRIA, 0.1>.

Para más detalles sobre el P. Anawati y el Instituto Dominicano de Estudios
Orientales de El Cairo, véase: Midh, 22, 1995, pp. 1-72; BoletÍn de la Asociación
Española de Orientalistas, año VII. 1971, pp. 171-191; alio XXX, 1994, pp. 5-9.


