Necrologias

GEORGES C. ANAWATI, DOMINICO

(Alejandria, 6 junio 1905 - El Cairo, 28 enero 1994)

Con la muerte del P. Anawati, dos grandes sectores -el de los estudios
drabes y ¢l del didlogo islamo-cristiano- han perdido uno de sus més valiosos
representantes.

Nacié el P. Anawati en Alejandria (Egipto), aunque sus antepasados
eran originarios de Homos (Siria). Su familia, profundamente religiosa,
pertenccia al rito griego-ortodoxo. Hizo sus estudios primarios y secundarios en
el colegio San Marcos de Alejandria, regentado por los Hermanes de las
Escuelas Cristianas. Se orientd después hacia los estudios de farmacia, que le
llevaron, primero, a la Universidad de §. Jos¢ de los PP. Jesuitas en Beirut
(1922-1926) y mds tarde a la Escuela de Quimica Industrial de Lyon (1926-
1928). Fl P, Anawati, guard$ a lo largo de sus afios, esta su primera vocacion.
Como confirmacién de ello sefialo dos hechos: en su celda del convento
dominicano de EI Cairo, tuvo hasta su muerte, un pequeiio laboratorio quimico,
donde hacfa sus pequefias experiencias. Este laboratorio daba a su celda -por lo
demds atiborrada de libros- un cardcter particular. El segundo hecho es que
dentro de sus trabajos, hay algunocs dedicados a la quimica y la medicina drabes.
Sefialo de pasada un trabajo que le dio la oportunidad de pasar unas semanas en
el monasterio de El Escorial: Medical Manuscripts of Averroes at El Escorial.
Traslated with an Introduction and Commentaries from the Arabic critical text
established by G.C. Anawati and S, Zayed, Cairp 1986 (esta obra fue escrita en
colaboracién con el Dr, P. Ghalioungui). En ¢l mismo sentido van otros estudios,
como "Introduction A I’histoire des drogues dans I'antiquité et le Moyen Age"
en Midéo 5, 1958, pp. 345-366, y sobre todo su obra, Historia de las drogas y
los medicamentos en la antigliedad y la Edad Med:ia, El Cairo 1959, 209 pp. en
drabe + 6 en [rancés.

Pero una vocacién mas profunda se cruzé en su vida, Conocié en sus
jovenes afos, en Alejandria, dos PP. Dominicos, el P. A. Jaussen, fundador del
convento dominicano de El Caire y el P. M.-D. Boulanger, Superior y gran
predicador. Ellos estuvieron sin duda en el origen de su vocacién dominicana.
Se puso enseguida a estudiar el latin, mientras que la lectura de las obras del P.
Sertillanges, O.P. y I. Maritain le pusieron en contacto con ¢l pensamiento de
Sto. Tomds, por el que el P. Anawati sinti6 siempre una gran veneracion y
estima y le dedicd algunos de sus trabajos. Otra amistad que le ayudé a reforzar
su incipiente vocacion fue el contacto con el profesor Yousef Karam (Cf. Midéo

Anagquel de Estudios Arabes, VI (1995)



278 Anaquel

5, 1958, pp. 459-462) profesor de filosofia en la Universidad de El Cairo y de
Algjandria,

El 4 de mayo de 1934 viste el blanco y negro hébito dominicano y un
afio después comienza sus estudios de filosofia en Bélgica (1935-1939) y
continda después los estudios de teologia, parte en Bélgica,parte en Saulchoir,
en las cercanias de Paris (1937-1940). Obtiene el timlo de "Lector" con un
trabajo sobre la "Contribucién al problema de la creacidn en Sto. Tomas". De
octubre 1941 a agosto de 1944, le encontramos en la Universidad de Argel
dedicado al estudio de la lengua y cultura drabes, obteniendo la licenciatura en
la seccién drabe. Fue un periodo que marcé profundamente su vida, pucs en
estos aifios 5¢ puso en <ontacto con numeroses arabistas en el Instituto de
Lenguas Orientales de la Universidad de Argel. En esta época se dedicd va a
estudiar la teologia y mistica musulmanas con los discipulos del P, Foucauld,
sobre todo L. Gardet, con cuya colaboracién publicé afios més tarde la famosa
Introduction 4 la théologie musulmane, Essai de théologie comparée (Prefacio
de 1.. Massignon), Paris 1948 (en 1981 aparecio la tercera edicion).

En agosto de 1944 tomé contacto con el convento dominicano de El
Cairo, a la sazon "casa filial" de la Escuela Biblica de lerusalén, que se
independizard en 1954 para pasar a depender de la Provincia dominicana de
Paris. Con otros dos jévenes dominicos, el P. J. Jomier y €l . §. de Beaurecueil,
muy conocides hoy en el dominio de la islamelogia y de la mistica musulmana,
¢l P. Anawati forma un equipo que serdn los creadores del actual "Instituto
Dominicano de Estudios Orientales”, con su revista Mélanges. El P. Anawati fue
su director de 1953 a 1984, fecha en que toma la direccién del Instituto ¢l P.
Régis Morelon, joven dominico de la Provincia de Lyon. El P. Anawati figura
como Presidente del Instituto hasta su muerte.

Desde su cargo de Director, el P. Anawati tuvo ideas claras de accion
desde sus comienzos. Primeramente una dedicacién total al estudio, que
prolongaba hasta bastanie entrada la noche, alternando con la atencion a los
visitantes del Instituto, ayuddndoles con preciosas orientaciones para sus trabajos.
Cuidado incansable por mejorar y aumentar la biblioteca, gran preocupacion por
la revista del Instituto, reservando un apartado a "Textes arabes anciens édités
en Egypte", un apartado éste muy apreciado por los arabistas extranjeros.

Procuré asimismo incorporar a Io largo de fos afios nuevos miembros
y colaboradores para ¢l Instituto con el fin de asegurar la continvacion dei
mismo.

I.a produccion literaria del P. Anawati fue enorme, en ¢l campe de la
filosofia su autor preferido fue Avicena, del que ya en 1950 publicaba Mu'allafa
Ibn Sma - Essai de bibliographie avicennienne, 450 pp. en arabe + 20 en
francés. Esta obra seria después completada con la traduccion y comentarios a
la Metafisica del Shifa’ (dos tomos, 1978 y 1985). Otro tanto hizo con la Légica,
1952 y 1959, aparte de otros trabajos sobre Avicena y Sto. Tomas, Avicena y
¢l didlogo islamo-cristiano. Otro autor preferido fuc Averroes, al que dedico
bastantes trabajos, como Bibliographie d’Averroés, 1978, 430 pp. en drabe + 24
cn francés. Méas larde, en colaboracion con Said 7Zayed, "Los tratados médicos
de Averroes”, edicion critica del texto arabe, E1 Cairo 1987, 438 pp.



Necrologias 279

Junto con L. Gardet public6 "La mistica musulmana. Aspectos y
tendencias”, ed. italiana en 1960 y ed. francesa en 1961. El niimero de articulos
que salieron de su pluma sorprende a cualquier lector. Vedse Midée 22, 1995,
pp. 30-36.

La actividad del P. Anawali no se limitd iinicamente a las tareas del
Instituto. Ya dentro del mismo Cairo se relaciond con diversos organismos, se
granjeé la amistad y la colaboracién de numerosos profesores y eminentes
personalidades de la cultura drabe-egipeia, como el Dr. Taha Husein, Yousef
Karam, Ahmed Amin, Dr. Ibrahim Madkour y otros muchos.

Dentro de las actividades del P. Anawati hay que sefialar su ensefianza
como “profesor invitado” en diversos Centros, como el Instituto de Estudios
Medievales de Montreal (Canadd), Universidad de Aleiandria (Facultad de
Farmacia), Universidad de Lovaina, Instituto de Altos Estndios Arabes de El
Cairo, Universidades del Angelicum y Urbaniana (Roma), L.os Angeles (Near
Eastern Center) y Universidad de San Francisco.

En consonancia con todo esto, el P. Anawati fue miembro de varios
organismos cientificos y religiosos, como el Comité para edicién de las obras de
Avicena, miembro del Instituto de Egipto, miembro del Alto Consejo Egipcio
para [a Cultura, miembro del Secretariado para la unién de los cristianos,
Consultor del Secretariado para la unidad de los cristianos, consultor del
Secretariado para ias religiones no-cristianas, miembro del Consejo Pontificio
para la Cultura, etc.

Es natural que la enorme actividad intelectual del P. Anawati fuera
premiada con diversas distinciones, como Premio del Estado Egipcio por la
edicion de S4ifa’ de Avicena, conjuntamente con el Dr. Sa‘id Zayed; Doctor
"honoris causa" de la universidades de Lovaina y la Universidad Catélica de
Washington, Caballero de la Legidn de Honor en El Cairo, concedido por el
Ministro francés de la Ensefianza Superior, medalla de la Sociedad de Farmacia
de Egipto y medalla también de la Sociedad Internacional de Filosofia Medieval
(Ottawa), Premio Mediterrdneo para Africa, conjuntamente con otros.

En el didlogo islamo-cristiano, el P. Anawati tuvo una participacién
relevante, a partir del Concilio Vaticano I, e incluso antes, por sus relaciones
con Louis Massignon, Lous Gardet y otros. He sefialado ya algonos puestos que
ocupd en este domino. Su conocimiento del drabe y del contactor diario con el
islam le daban una autoridad del todo particular, Escribid sobre ¢l tema diversos
trabajos, como "L’islam & I'beure du Concile. Prolégomenes A un dialogue
islamo-crhétien”, en Angelicum 41, 1964, pp. 145-166; "Polémique, apologie et
dialogue islamo-chéten: positions classiques médiévales et positions
contemporaines” en Euntes docete, XXII, Roma, 1969, pp. 375-452; "Louis
Massignon et le dialogue islamo-chrétien”, en Centenaire de L. Massignon, Le
Caire du 11 au 13 Oct. 1983, Univ. du Caire, Le Caire, 1984, pp. 91-103.
Participé también en varios congresos dedicados al tema del didlogo islamo-
¢ristiano.

En este dominio del didloge islamo-cristiano seiialo dos hechos
relevantes: la conferencia del cardenal Franciskus Koenig, arzobispo de Viena,
en la universidad isldmica de al-Azhar, de El Cairo, ¢l 31 de marzo de 1965, El



280 Anague!

tema fue sugerido por el P. Anawati ("El monoteismo e¢n el mundo
contemporaneo”) y tomd parte en la preparacion y desarrollo de este encuentro
histérico (Midéo 8, 1965, pp. 407-422, 514). El ouo hecho es su participacion
y colaboracion en la asociacién musuimana-cristiana, llamada "Ikhwan al-safa’"
(Hermanos Sinceros), que agrupaba buen nimero de musulmanes y cristianos,
protesores e intelectuales, para estudiar juntos temas gque interesaban a unos y
otros. El propio P. Anawati ha descrito en detalle la fundacidn, el espiritu y las
vicisitudes de esta Asociacion: "Un témoin historique du dialogue islamo-
chrétien; 1'association des Freres Sinceres (Ikhwian al-safa’), 1941-1953", en
Islamochristiana 5, 1979, pp. 250-253. Algiin tiempo después de su disolucién,
se form¢6 "La Fraternidad religiosa” (Al-Ikhwa' al-Dini). Uno de los mejores
colaboradores fue el jeque Ahmad Hasan El-Bagari (1907-1985) (véase, Midéo
18, 1988, p. 405).

No quisiera terminar esta breve semblanza del P. Anawati, sin referirme
a su amor a Espana, a la que considerd particularmente ligada al mundo drabe.
Estimaba grandemente a los arabistas espafioles y queria que todo cuanto
publicasen estuviera en la Biblioteca del Instituto. Tenda especial cuidado en que
la revista del Instituto aparecieran resefias de las obras de los arabistas espafioles.

Esta scmblanza intelectual del P. Anawalti, seria incompleta, y me atrevo
a decir, injusta si no pusiera de relieve su gran espiritu religioso y sacerdotal, El
P. Anawati fue un dominico de cuerpo entero, amante de la vida religiosa con
sus observancias, devolo de los santos de la Orden y devoto también de 1a
Virgen Maria. No cabe duda que esta vida espiritual vivida en plenitud le ayudd
a dedicarse plenamente al estudio de la verdad. Cuantos se acercaban a él,
cristianos 0 musulmanes, descubrian, junto al sabio, al hombre de Dios.

Después de su muerte 1a manifestaciones de simpatia y auténfico carifio
fueron undnimes entre cristianos y musulmanes. En la Misa de funeral, cclebrada
en pleno centro del El Cairo, en la Catedral de San José, participaron numerosos
ficles de varios ritos cristianos, asi como un grupo de sus amigos musulmanes
y autoridades de las dos religiones.

Descanse en paz.

ANGEIL, CORTABARR{A, OQ.P.

Para maés detalles sobre el P. Anawati y el Instituto Dominicano de Estudios
Orientales de El Cairo, véase: Midéo 22, 1995, pp. 1-72; Boletin de la Asociacidn
Espaficla de Orientalistas, afio VI, 1971, pp. 171-191; afio XXX, 1994, pp. 5-9.



