
270 Anaquel

modo que el silogismo encaja en ella. Cuando ascendemos por ella, los silogis-
mos son analíticos, y cuando descendemos, son sintéticos. Más aún, la ciencia
se convierte en la ordenación jerarquizada de definiciones y divisiones y

La construcción de la ciencia en este espíritu es idéntica por completo
con la construcción de la Isagoge neoplatónica-peripatética (p. 97).

Maróth sostiene que también los filósofos del Islam vinculan la demos-
tración con el sistema jerárquico del árbol de Porfirio, y entre ellos cita a Alfara-
bi, Avicena (influido por Filópono), Averroes (relacionado con Fustratio) y
Suhrawardl.

El autor de ocupa también de los principios de la demostración y de la
organización de las ciencias en la tradición que va de la filosofía griega a la
árabe. Completando la segunda parte, considera los Tópicos de Aristóteles y en
especial, la interpretación de su discipulo Teofrasto (p. 174). Para éste, el “topos”
o lugar común era un fórmula lógica válida, mediante la cual se obtenían las
premisas de una demostración silogística. La tesis de Maróth indica que los
filósofos árabes, y en concreto Alfarabi y Averroes, siguen a Teofrasto y desa-
rrollan una ciencia previa a la demostrativa, cual es la dialéctica.

En su parle final, Marótb analiza tanto aspectos cosmológicos como
histórico-sociales desde superspectiva metodológica. Su examen de Din Khaldún
resulta, por ello, muy llamativo: el autor observa que el movimiento caracteriza
el sistema social de Din Khaldún, a diferencia de teorías anteriores. Las socieda-
des humanas estén sujetas a cambio y transformación y Marótb dibuja un cuadro
de esta evolución que resulta parecido a un árbol de Porfirio, por lo que sostiene
que detrás de la explicación de Ibn Khaldún se encuentra una construcción silo-
gística de acuerdo con la Tabula Porphyriana.

El estudio de lvi. Maróth es rico en ideas, y aunque pueda haber quien
no las comparta, reconocerá que cuanto menos son dignas de ser discutidas. Por
encima de ello es un trabajo sólido sobre la continuidad de las teorías de la
ciencia en cuanto arte demostrativa.

JO5EP Puíc MONTADA

MARTíNEZ LILLO, Rosa-Isabel, Cuatro autores de la “Liga Literaria”: Yubran
Jalil Yubran, Mija ‘il Nu ‘ayína, Iliya Abu-Madi, Nasib ‘Anda, Cantarabia y
Departamento de Estudios Árabes e Islámicos y Estudios Orientales U.A.M.,
Proyecto Mahyar/AI-Andalus, 1994, edición de quinientos ejemplares numerados,
84 pp.

En la Introducción a este breve estudio en tomo a cuatro figuras rele-
vantes de la literatura emigrante árabe de comienzos del siglo XX, la autora
señala que “los componentes de la Liga pueden ser considerados como los pa-
dres de la nueva literatura árabe, de la literatura árabe moderna, tanto en lo
mas purwnente formal, en lo que más atañe al aspecto, como en lo más profun-
do o conceptual” y, sin ninguna duda, tiene tazón.



Reseñas 271

Del mismo modo que, en otros ámbitos que no son el literario, se obser-
va una similitud desoladora del tiempo presente con el pasado de fines del siglo
XIX y comienzos del siglo XX, así en el Mundo Arabe de hoy y en su expresión
literaria se puede ver el rastro de experiencias no superadas y una vuelta al
tiempo pasado que no es precisamente involución. Todo ello supone la necesidad
para la investigación de volver sobre el pasado que da raíz al presente y justifica
una obrita acerca de las figuras mis relevantes de la literatura del Mah9ar.

De otra parte, aunque han corrido ríos de tinta sobre este período fecun-
do y creador de la literatura árabe contemporánea, en España no es tan abundan-
te la bibliografía sobre el tema, no son muy numerosas las tesis doctorales ni los
estudios parciales sobre esos autores y sus obras y, especialmente, faltan los
estudios acerca del rastro dejado por ellos en autores más recientes. De manera
que este libro viene a llenar, modesta pero documentadamente, esa laguna y es
de esperar que sirva como estímulo a jóvenes investigadores para ampliar el
panorama español en este aspecto.

Los estudiantes de literatura árabe han de felicitarse por este pequeño
libro que les sintetiza lo mejor que se ha dicho acerca del Mah9ar y de sus figu-
ras más señeras, pero todos hemos de lamentar que no sea más extenso y que,
siendo tan breve y de tirada corta la edición, presente algunas lagunas de mala
paginación o supresión de texto como las que se detectan entre las páginas 51
y 52. Es deseable que se haga una segunda edición que corrija la brevedad y las
ausencias.

M. ABUMALHAM

MAIIFUZ, Naguib, El día en que asesinaron al lider. Traducción de M~ Luisa
Pneto. Ediciones Libertarias/Ediciones Unesco. Madrid 1994, 133 Pp

En 1985 veía la luz una de las muchas novelas de Naguib Mahfuz.
Había escrito tantas que parecíaque aquella iba a ser la última. Sin embargo, no
sería así, pues Mahfuz continuaba escribiendo incansablemente. En aquí año, las
tres obras que componían la famosa Trilogía habían sobrepasado con creces las
diez ediciones. Mahfuz era, desde hacía mucho tiempo, el escritor más importan-
te no sólo de Egipto, su país natal, sino del mundo árabe. Sus novelas habían
sido adptadas al cine, había escrito guiones cinematográficos, pero, lo más im-
portante era que era leído en un medio con un indice de analfabetismo muy alto.
Sin temor a exagerar, se puede afirmar que era el primerescritor que se expresa-
ba en una lengua “comprensible”, y sus obras resultaban bastante próximas a los
lectores.

El 2 de enero de 1984 le hice una entrevistaen su despacho del periódi-
co egipcio AI-Ahrám. No era la primera vez que lo veía aunque sí la primera
que hablaba con él. Guardo de él una imagen que se puede resumir en unos
breves trazos. Me pareció una persona de una cordialidad y amabilidad extraordi-
nanas, A pesar de las incomodidades que le causaba su sordera, escuchaba
atentamente observando con atención los rasgos del rostro de us interlocutor. No
esquivaba ninguna pregunta por absurda que pareciera y no mostraba ningún


