268 Anaquel

la Introduccién.

Sobre et conocido trabajo, vertido al casteltano, de G. Vajda, La reolo-
gia ascética de Bahva Ibn Pagiida, Madrid-Barcelona, CSIC, 1950, que es un
estudio de Los deberes de los corazones, hace el Dr. Lomba algunas precisiones
que conviene tener en cuenta; No considera totalmente adecuada la calificacion
de "asctica” pues mds bien lo que trata Ibn Paquda es de que se viva la religion
desde la interioridad, y €50 no es exactamente ascética. Lo de "teologia” habria
de entenderse no en un sentido estriclo de hermenéutica de textos sagrados. En
cuanto a la calificacién de "mistico” que hace Vajda de Ibn Pagada, estd de
acuerdo ¢l Dr. Lomba, pero haciendo las siguientes consideraciones: 1) que no
fue, ni lo pretendid, un mistico; 2) que Los deberes de los corazones constitayen
un predmbuio para la cabbala o mistica judia; y 3) que una de tas fuentes princi-
pales de Ibn Paqioda es ia mistica musulmana.

Como conclusién para caracterizar la polivalencia de esta obra piensa
¢l Dr. Lomba que es una obra de sabiduria, ikma (drabe), hokma (hebreo),
concepto que va mas alld de la filosofia, entendida en un sentido estricto, es
decir, que esta obra "se trataria de un ejercicio racional, de un pensar sobre el
lugar de Dios y del hombre en ¢l mundo, sobre la conducta de éste respecio a
Aquel, sobre la vida, felicidad, soctedad y destino terreno y nltraterreno huma-
nos" (p. XLIX).

Unas paginas dedicadas a la Bibliograffa sobre esta obra y unos indices
de nombres y de citas de 1a Biblia, Mifnd y Talmud completan esta espiéndia
traduccion provista de ias oportunas notas a pie de pigina que facilitan al lector
la comprension de términos, conceptos y ¢l contexto cultural en el que surge.

EMILIO TORNERO

MAROTH, Mikl6s, Die Araber und die antike Wissenschafistheorie. Budapest:
Akadémiai Kiad6, 1994, 274 péags.

Como se desarrolta el pensamiento Arabe partiendo de unos origenes
greco-helenisticos es una de las tareas principaies del historiador de 1a filosofia;
alin m4s, no se comprende este pensamiento 4rabe sin entender su génesis.

Por ello es de agradecer todo trabajo que contribuya a una mejor expli-
cacién de este fenémeno, distinguiendo los factores de continuidad de los de
innovacién, y este es el caso del estudio de M. MarGih. Su titulo, "Los arabes y
la teoria antigua de Ia ciencia” nos adelanta ya el Ambito de su investigacidn,
Esta se centra en tres grandes temas: uno primero (caps. [ y 1I) acerca del género
de las Isagoges, otro segundo sobre el papel de los Segundos Analiticos y de los
Tdpicos, y otro (grcero acerca de la organizacion del universo, (isico o social.

En ¢l génere de las Isagoges, o mtroducciones a la filosofia, Mardth
distingue dos clases, ias de origen estoico y las de origen anstotélico. La Isagoge
estoica se basa en las categorias del sujeto, la cualidad, la disposicién y la rela-
cién y por ellas nos preguniamos con "zexiste? ";qué es? y ";como es?”.
Porfirio, segin Mardth (p. 18) es "bastante fiel" a la tradicitn estoica, a pesar de



Resefias 269

su reconocide neoplatonismo. El neoplatenismo, en cambio, sigue la division
aristotélica en diez categorias y las Isagoges cambian de contenido. Neoplatdni-
cos posteriores, coma Elfas o David, afiaden, por ¢jemplo, una cuarta pregunta
"ipara qué, por qué?”.

Entre los 4rabes abundan las Isagoges. que insisten en la clasificacion
de las ciencias y Christel Hein en su tesis Definition und Einteilung der Philo-
sophie (Frankfurt-Berna-Nueva York, 1985) ha efectuado un extenso estudio de
[as mismas. Por esto Mardth hace un estudio selectivo, en el que concluye que
las Isagoges drabes por una parte siguen la tradicion peripatética y neoplatdnica
{(p. 65), formulando las cyatro cuestiones, pero por otra son distintas: os drabes
consideran en sus respuestas propiedades y accidentes (p. 68).

La parte, a mi juicio, mds importante de Ia obra de Mardth es la segun-
da, 0 sea, la gue examina la funcién de los Segundos Analiticos y de los Tdpicos.
En los Analiticos I, Adstdteles quicre investigar el cémo, el por qué, si existe
y qué es, y por otra parte, aplica €] silogismo a la ciencia y lo utiliza para dar
validez a sus demostraciones. L.a demostracién es posible cuando encontramos
¢l término medio del silogismo, y de este término medio resulta la respuesta a
una cuestion sobre la existencia o la causa (Maréth, p. 74).

Entre los comentadores posteriores, Fil6pono insiste ¢n la respuesta:

identificar unas sustancias y sus caracteristicas; otro, Eustratio, resalta la funcién
del término medio en el silogismo. En el fondo, unos y otros coinciden en que
¢l término medio es 1a cansa del fenémeno expuesto en la conclusion.
Mar6th (p. 79) sostiene que los fildsofos arabes tienden a acentuar las diferencias
entre Filépono y Eustratio. Asi Avicena, signiendo a Fil6pono, habla de las
Cuatro cuestiones y las precisa, mientras Averroes con Eustratio, busca el término
medio como la clave.

Sin embargo, Mar6th (pp. 79-80) ve un comiin acuerdo en que solamen-
te el silogismo puede contestar cientificamente estas preguntas. A la pregunta por
el cdmo, corresponde un silogismo que prueba la esencia, y a la pregunta por ci
por qué, un silogismo que prueba la causa. Partiendo de Boecio, llega a Fildpono
como el comentador que con més detalle distingue entre estas dos clases de
silogismo y uno esperaba que Mar6th siguiera la pista en la filosofia drabe, pero
éste estd preocupado por otra dimension:

El silogismo que contiene en su término medio la ratio essend: es una
demostracion deductiva, basada en el método de sintesis, mientras que ¢l silogis-
mo cuyo término medio es la rario cognoscends es una prueba amalitica, y para
su interpretacion Mard6th se apoya en 1a obra de .M. le Blond, Logique et mét-
hode chez Aristote (Paris, 1939).

Constata Mar6th luego que estos dos tipos de silogismo reflejan una
arquitectura metafisica, que se puede recorrer en sentido ascendente o descenden-
te, y cita a Albino (p. 89) como eslab6n de enlace con Proclo y el neoplatonismo
en general, Para Maréth, (p. 91) Proclos procura conjugar la metafisica neoplaté-
nica con la silogfstica aristotélica y la Tabula Porphyriana es el necesario punto
de articulacion. En el arbol de Porfirio, la sustancia (opuesta al accidente} es la
categoria mas alta, y por division se desciende hasta el individuo concreto. Toda
la realidad responde a la jerarquia ejemplificada por ¢l Arbol de Porfirto, de



270 Anaquel

modo que el silogismo encaja en ella. Cuando ascendemos por elia, los silogis-
mos son analiticos, y cuando descendemos, son sintéticos. Mas aiin, la ciencia
se convierte en la ordenacion jerarquizada de definiciones y divisiones y
La construccidn de la ciencia en este espiritu es idéntica por completo
con la construccién de la Isagoge neoplaténica-peripatética (p. 97).

Mardéth sostiene que también los fildsofos del Istam vinculan la demos-
tracion con el sistema jerdrquico del drbol de Porfirio, y entre cllos cita a Alfara-
bi, Avicena (influide por Filépono), Averroes (relacionado con Eustratio} y
Suhrawardr.

El autor de ocopa también de los principios de la demostracién y de la
organizacion de las ciencias en la tradicién que va de la filosoffa griega a la
4rabe. Completando la segunda parte, considera los Tdpicos de Aristételes y en
especial, la interpretacién de su discipulo Teofrasto (p. 174). Para €éste, ¢l "topos”
¢ lugar cormin era un formula lggica vilida, mediante la cual se obtenian las
premisas de una demostracién silogistica. La tesis de Mar6th indica que los
filésofos 4rabes, y en concreto Alfarabi y Averroes, siguen a Teofrasto y desa-
rrollan una ciencia previa a la demostrativa, cual es la dialéctica.

En su parte final, MarGth analiza tanto aspectos ¢osmoldgicos como
histérico-sociales desde su perspectiva metodoldgica. Su examen de [bn Khaldin
resulta, por ello, muy Hamativo: ¢l autor observa que el movimiento caracteriza
el sistema social de Ibn Khaldin, a diferencia de teorias anteriores. Las socieda-
des humanas estdn sujetas a cambio y transfonmaciin y Mar6th dibuja un cuadro
de esta evolucion que resulta parecido a un 4rbol de Porfirio, por lo que sostiene
gue detras de la explicacion de Ibn Khaldiin se encuentra una construccion silo-
gistica de acverdo con la Tabula Porphyriana.

El estudio de M. Mar6th es rico ¢n 1deas, y aunque pueda haber quien
no las comparta, reconocera que cuanto menos son dignas de ser discutidas. Por
encima de clio es un trabajo sélido sobre la continuidad de las teorias de la
ciencia en cuanto arte demostrativa.

JOSEP PUIG MONTADA

MARTINEZ LILLO, Rosa-Isabel, Cuatro autores de la "Liga Literaria”: Yubran
Jalil Yubran, Mija'il Nu'ayma, lliva Abu-Madi, Nasib ‘Arida, Cantarabia y
Departamento de Estudios Arabes e Islamicos y Estudios Orientales U AM.,
Proyecto Mahyar/Al-Andalus, 1994, edicién de quinientos ejemplares numerados,

84 pp.

En la Introduccidn a este breve estudio en torno a cuatro figuras rele-
vantes de la literatura emigrante drabe de comienzos del siglo XX, la autora
seiiala que “los componentes de la Liga pueden ser considerados como los pa-
dres de la nueva literatura drabe, de la literatura drabe moderna, tanto en lo
mids puramente formal, en lo que mds atafie al aspecto, como en lo mds profun-
do o conceptual” y, sin ninguna duda, tiene razén,



