
268 Anaquel

la Introducción.
Sobre el conocido trabajo, vertido al castellano, de G. Vajda, La teolo-

gía ascética de Bahya Ibn Paqada, Madrid-Barcelona, CSIC, 1950, que es un
estudio de Los deberes de los corazones, hace el l)r. Lomba algunas precisiones
que conviene tener en cuenta: No considera totalmente adecuada la calificación
de “ascética” pues más bien lo que trata Ibn Paqdda es de que se viva la religión
desde la interioridad, y eso no es exactamente ascética. Lo de “teología” habría
de entenderse no en un sentido estricto de hennenéutica de textos sagrados. En
cuanto a la calificación de “místico” que hace Vajda de Ibn Paqúda, está de
acuerdo el Dr. Lomba, pero haciendo las siguientes consideraciones: 1) que no
fue, ni lo pretendió, un místico; 2) que Los deberes de los corazones constituyen
un preámbulo para la cabbala o mística judía; y 3) que una de las fuentes princi-
pales de Ibn Paqúda es la mística musulmana.

Como conclusión para caracterizar la polivalencia de esta obra piensa
el Dr. Lomba que es una obra de sabiduría, hikma (árabe), hokrna (hebreo>,
concepto que va más allá de la filosofía, entendida en un sentido estricto, es
decir, que esta obra “se trataría de un ejercicio racional, de un pensar sobre el
lugar de Dios y del hombre en el mundo, sobre la conducta de éste respecto a
Aquel, sobre la vida, felicidad, sociedad y destino terreno y ultraterreno huma-
nos” (p. XLIX>.

Unas páginas dedicadas a la Bibliografía sobre esta obra y unos índices
de nombres y de citas de la Biblia, Mdnó y Talmud completan esta espléndia
traducción provista de las oportunas notas a pie de página que facilitan al lector
la comprensión de términos, conceptos y el contexto cultural en el que surge.

EMILIO TORNERO

MARÓTH, Miklós, Die Araber und die antike Wissenschaftstheorie. Budapest:
Akadémiai Kiadó, 1994, 274 págs

Cómo se desarrolla el pensamiento árabe partiendo de unos orígenes
greco-helenísticos es una de las tareas principales del historiador de la filosofía;
aún más, no se comprende este pensamiento árabe sin entender su génesis.

Por ello es de agradecer todo trabajo que contribuya a una mejor expli-
cación de este fenómeno, distinguiendo los factores de continuidad de los de
innovación, y este es el caso del estudio de M. Mart. Su título, “Los árabes y
la teoría antigua de la ciencia” nos adelanta ya el ámbito de su investigación.
Esta se centra en tres grandes temas: uno primero (caps. 1 y II) acerca del género
de las Isagoges, otro segundo sobre el papel de los Segundos Analíticos y de los
Tópicos, y otro tercero acerca de la organización del universo, físico o social.

En cl género de las Isagoges, o introducciones a la filosofía, Maróth
distingue dos clases, las de origen estoico y las de origen aristotélico. La Isagoge
estoica se basa en las categorías del sujeto, la cualidad, la disposición y la rela-
ción y por ellas nos preguntamos con “¿existe?” “¿qué es?” y “¿ cómo es?”.
Porfirio, según Maróth (p. 18) es “bastante fiel” a la tradición estoica, a pesar de



Reseñas 269

su reconocido neoplatonismo. El neoplatonismo, en cambio, sigue la división
aristotélica en diez categorías y las Isagoges cambian de contenido, Neoplatóni-
cos posteriores, como Elías o David, añaden, por ejemplo, una cuarta pregunta
“¿para qué, por qué?”.

Entre los árabes abundan las Isagoges, que insisten en la clasificación
de las ciencias y Chrisíel Hein en su tesis Definition und Einteilung der Piulo-
sophie (Frankfurt-Berna-Nueva York, 1985) ha efectuado un extenso estudio de
las mismas. Por esto Mardtb hace un estudio selectivo, en el que concluye que
las Isagoges árabes por una parte siguen la tradición peripatética y neoplatónica
(p. 65>, formulando las cuatro cuestiones, pero por otra son distintas: los árabes
consideran en sus respuestas propiedades y accidentes (p. 68).

La parte, a mi juicio, más importante de la obra de Maróth es la segun-
da, o sea, la que examina la función de los Segundos Analíticos y de los Tópicos.
En los Analíticos II, Aristóteles quiere investigar el cómo, el por qué, si existe
y qué es, y por otra parte, aplica el silogismo a Ja ciencia y lo utiliza para dar
validez a sus demostraciones. La demostración es posible cuando encontramos
el término medio del silogismo, y de este tértnino medio resulta la respuesta a
una cuestión sobre la existencia o la causa (Marótb, p. 74).

Entre los comentadores posteriores, Filópono insiste en la respuesta:
identificar unas sustancias y sus características; otro, Eustratio, resalta la función
del término medio en el silogismo. En el fondo, unos y otros coinciden en que
el término medio es la causa del fenómeno expuesto en la conclusión.
Maróth (p. 79) sostiene que los filósofos árabes tienden a acentuar las diferencias
entre Filópono y Eustratio. Así Avicena, siguiendo a Filópono, habla de las
cuatro cuestiones y las precisa, mientras Averroes con Eustratio, busca el término
medio como Ja clave.

Sin embargo. Maróth (pp. 79-80) ve un común acuerdo en que solamen-
te el silogismo puede contestar cientfficamente estas preguntas. A la preguntapor
el cómo, corresponde un silogismo que prueba la esencia, y a la pregunta por el
por qué, un silogismo que prueba la causa. Partiendo de Boecio, llega a Filópono
como el comentador que con más detalle distingue entre estas dos clases de
silogismo y uno esperaba que Maróth siguiera la pista en la filosofía árabe, pero
éste está preocupado por otra dimensión:

El silogismo que contiene en su término medio la ratio esseñdi es una
demostración deductiva, basada en el método de síntesis, mientras que el silogis-
mo cuyo érmino medio es la ratio cognoscendí es una prueba analítica, y para
su interpretación Marótb se apoya en la obra de J.M. le Blond, Logique et >nét-
hode chez Aristote (París, 1939).

Constata Maróth luego que estos dos tipos de silogismo reflejan una
arquitectura metafísica, que se puede recorrer en sentido ascendente o descenden-
te, y cita a Albino (p. 89) como eslabón de enlace con Proclo y el neoplatonismo
en general. Para Maróth, (p. 91) Proclos procura conjugar la metafísica neoplató-
nica con la silogística aristotélica y la Tabula Porphyriana es el necesario punto
de articulación. En el árbol de Porfirio, la sustancia (opuesta al accidente> es la
categoría más alta, y por división se desciende hasta el individuo concreto. Toda
la realidad responde a la jerarquía ejemplificada por el árbol de Porfirio, de



270 Anaquel

modo que el silogismo encaja en ella. Cuando ascendemos por ella, los silogis-
mos son analíticos, y cuando descendemos, son sintéticos. Más aún, la ciencia
se convierte en la ordenación jerarquizada de definiciones y divisiones y

La construcción de la ciencia en este espíritu es idéntica por completo
con la construcción de la Isagoge neoplatónica-peripatética (p. 97).

Maróth sostiene que también los filósofos del Islam vinculan la demos-
tración con el sistema jerárquico del árbol de Porfirio, y entre ellos cita a Alfara-
bi, Avicena (influido por Filópono), Averroes (relacionado con Fustratio) y
Suhrawardl.

El autor de ocupa también de los principios de la demostración y de la
organización de las ciencias en la tradición que va de la filosofía griega a la
árabe. Completando la segunda parte, considera los Tópicos de Aristóteles y en
especial, la interpretación de su discipulo Teofrasto (p. 174). Para éste, el “topos”
o lugar común era un fórmula lógica válida, mediante la cual se obtenían las
premisas de una demostración silogística. La tesis de Maróth indica que los
filósofos árabes, y en concreto Alfarabi y Averroes, siguen a Teofrasto y desa-
rrollan una ciencia previa a la demostrativa, cual es la dialéctica.

En su parle final, Marótb analiza tanto aspectos cosmológicos como
histórico-sociales desde superspectiva metodológica. Su examen de Din Khaldún
resulta, por ello, muy llamativo: el autor observa que el movimiento caracteriza
el sistema social de Din Khaldún, a diferencia de teorías anteriores. Las socieda-
des humanas estén sujetas a cambio y transformación y Marótb dibuja un cuadro
de esta evolución que resulta parecido a un árbol de Porfirio, por lo que sostiene
que detrás de la explicación de Ibn Khaldún se encuentra una construcción silo-
gística de acuerdo con la Tabula Porphyriana.

El estudio de lvi. Maróth es rico en ideas, y aunque pueda haber quien
no las comparta, reconocerá que cuanto menos son dignas de ser discutidas. Por
encima de ello es un trabajo sólido sobre la continuidad de las teorías de la
ciencia en cuanto arte demostrativa.

JO5EP Puíc MONTADA

MARTíNEZ LILLO, Rosa-Isabel, Cuatro autores de la “Liga Literaria”: Yubran
Jalil Yubran, Mija ‘il Nu ‘ayína, Iliya Abu-Madi, Nasib ‘Anda, Cantarabia y
Departamento de Estudios Árabes e Islámicos y Estudios Orientales U.A.M.,
Proyecto Mahyar/AI-Andalus, 1994, edición de quinientos ejemplares numerados,
84 pp.

En la Introducción a este breve estudio en tomo a cuatro figuras rele-
vantes de la literatura emigrante árabe de comienzos del siglo XX, la autora
señala que “los componentes de la Liga pueden ser considerados como los pa-
dres de la nueva literatura árabe, de la literatura árabe moderna, tanto en lo
mas purwnente formal, en lo que más atañe al aspecto, como en lo más profun-
do o conceptual” y, sin ninguna duda, tiene tazón.


