
264 Anaquel

1) mediante textos ficticios de documentos medievales, escritos u orales.
Estos documentos son de dos clases: a) textos de documentos (orales o escritos),
cada uno de ellos con sus propias características formales, retóricas y estilísticas,
presentados de una autoridad al pueblo de Egipto, por ejemplo reales decretos
del sultán, fatwas o pregones referentes a la realidad inmediata: impuestos, nuevo
horario de compras, ejecuciones... b) textos de documentos presentados de una
autoridad a otra: se incluyen en este apartado textos de misivas intercambiadas
entre autoridades o textos de informes de espías. Esto genera dos clases de
realidad, una pública, a la que tiene acceso todo el mundo y otra secreta, com-
partida sólo por quienes gozan de poder, lo cual no deja de producir un intencio-
nado efecto irónico.

2) mediante subtítulos con nombres de personajes y de lugares. Dichos
personajes pueden ser de dos categorías, desde el punto de vista social: autorida-
des o pueblo llano, presentándose de esa forma dos puntos de vista antagónicos.

A ello hay que añadir los extractos de meíforias del viajero veneciano,
escritos en primera persona, que describen la situación de Egipto durante un
período de once años (1507-1518) proporcionando un punto de vista diferente,
a pesar de que la mayor parte de las veces conectan con los acontecimientos que
se presentan en la organización interna de los capítulos, concebidos como una
especie de pabellones (suradiqat). En total hay cinco fragmentos de memorias,
cuidadosamente intercaladas entre las 298 páginas del texto. En la primera el
viajero narra la situación de El Cairo inmediatamente antes de la derrora del
sultán mameluco de Egipto y la última tiene fecha de 1518 y refleja la situación
después de la invasión otomana. Estos fragmentos de memorias siempre inte-
rrumpen el texto después de un acontecimiento importante presentado en el
capítulo correspondiente, proporcionando una visión complementaria de lo nana-
do. De esta fortna, la progresión lineal de la acción quedaoculta en este constan-
te proceso de yuxtaposición, produciendo un efecto contradictorio en el lector:
por una parte se ve obligado a reconstruir la historia, aparentemente caótica, pan
poder “recontaría” y por otra, la coexistencia de los capítulos con los fragmentos
de memorias le proporcionan la ilusión de gozar de una posición privilegiada
porque conoce tanto los acontecimientos como los comentarios de los mismos.

AI-GttAni recrea toda una época, en su propósito de burlar la censura,
pero a la vez hace los guiños suficientes para que cualquier lector familiarizado
con la historia del Egipto contemporáneo establezca un parelelismo entre la
sttuación que se nana y la de la época de Gamal Abdel Nasser.

MARIA LUISA PRIE’l’O

LOMBA FUENTES, Joaquín, Tres obras sobre la filosofía judía andalusí.

La producción filosófica de los judíos en al-Andalus, generalmente
escrita en árabe, ha sido escasamente estudiada en nuestro país, pues ni los
hebraístas españoles se han ocupado apenas de estos escritos en árabe y otro
tanto cabe decir de nuestros arabistas. Por ello se trata de un capitulo de la
historia de nuestra cultura que ha que dado bastante preterido.



Reseñas 265

Las razones de dicha preterición radican en buena parte en la dificultad
de acceso a esta producción, ya que hace falta tener una buena formación filosó-
fica a la vez que un conocimiento de las lenguas árabe y hebrea y de sus respec-
tivas culturas. Afortunadamente todos estos requisitos imprescindibles se reúnen
en la persona del Catedrático de Filosofía de la Universidadde Zaragoza D. Juan
Lomba Fuentes, que es quien en sus publicaciones de los últimos años está
rescatando del olvido este importante capítulo de nuestra cultura.

Las publicaciones del Dr. Lomba se centran en el área aragonesa en la
que coincide que vivieron o tuvieron un contacto importante la mayoría de los
filósofos judíos andalusíes. Dichas publicaciones forman parte de un conjunto
mayor dedicado al estudio de la filosofía en Zaragoza tanto de la islámica como
de la judía. Por Zaragoza se entiende la Marca Superior. De la filosofía islámica
ya nos habla ofrecido el Dr. Lomba anteriormente un estudio global, al que han
precedido y seguido numerosos trabajos y artículos monográficos.

El autor, pues, es un buen conocedor de Ja filosofía islámica, requisito
previo también para poder abordar la filosofía judía en al-Andalus que, con sus
características propias, está inmersa en el mundo cultural árabe-islámico.

Presentamos a continuación los tres libros del Dr. Lomba dedicados al
tema comentado. Un libro está dedicado a un estudio global y los otros dos son
traducciones.

Joaquín Lomba Fuentes, La filosofía judía en Zaragoza, Zaragoza, Diputación
General de Aragón, 1988, 326 Pp.

Esta obra de conjunto está concebida como una segunda parte de la
mencionada obra anterior del mismo autor: La filosofía islámica en Zaragoza,
Zaragoza, Diputación General de Aragón, 1987, con el objeto de ofrecer un
panorama completo de la filosofía judía que se produjo en Zaragoza en tiempos
islámicos. Pero esta segunda obra abarca además la etapa posterior a la presencia
islámica, presentando así a todos los filósofos judíos que vivieron o tuvieron
alguna relación con Zaragoza hasta el año 1492.

Tenemos con estos dos libros, el dedicado a la filosofía islámica y éste
dedicado a la filosofía judía, las dos vertientes de un fenómeno global que,
aunque poseen unas características propias, participan a la vez de unas categorías
comunes, viniendo a constituir así la escuela de filosofía de Zaragoza, según la
denomina el Dr. Lomba.

Aunque el autor no pretende ser exhaustivo sino que sólo quiere recons-
truir el clima, el ámbito, intelectual de la Marca Superior, hay que decir que ha
conseguido su objetivo ampliamente y, además, al presentar, para su mejor
conocimiento, un esbozo del pensamiento y de la filosofía judía anterior, viene
a constituir casi un pequeño manual del pensamiento judío antiguo y medieval.

En el capítulo primero, tras pasar revista a las características comunes
entre el Islam y el Judaísmo, presenta el autor las notas peculiares de la cultura
y la filosofía de Zaragoza, ya expuestas en su anterior libro y que, resumidas,
vienen a ser: ortodoxia, matiz pietista y eticista, cultivo de la ciencia, de la
filosofía y de la gramática, y, sobre todo un racionalismo a ultranza unido a la



266 Anaquel

vez al misticismo, de manera que el saber cultivado en esta área es un saber,
hiknia (árabe), hoknza (hebreo), totalizante, un saber que llega por la vía mística
al fundamento de la totalidad. “En Zaragoza y en la Marca Superior nos encon-
tramos con una filosofía integral del hombre entero que se enfrenta a la realidad
completa del mundo y de su Creador” (p. 35).

El alto nivel alcanzado por la filosofía judía en la época islámica no fue,
sin embargo, igualado en la época cristiana. Difícil era mantener esa altura
conseguida y más cuando las circunstancias político-sociales no eran tan favora-
bIes para los judíos como en la época anteriorConcisa y exactamente nos resume
el Dr. Lomba estas nuevas circunstancias antes de pasar a exponemos a los
autores judíos del periodo cristiano.

En la conclusión con la que cierra el libro, el autor subraya de nuevo,
como carácter predominante de la escuela de filosofía & Zaragoza esa unión de
racionalismo y misticismo que implica “un concepto de hombre universal y
unitario, integrado no sólo por la razón, sino por otros resortes más profundos
y de más largo alcance” (p. 299).

El libro termina con una selecta bibliografía ordenada según los capítu-
los y que abarca hasta las publicaciones más recientes.

lbn Gabirol, La corrección de los caracteres, Introducción, traducción y notas
de Joaquín Lomba Fuentes, Zaragoza, Prensas Universitarias de Zaragoza, 1990,
136 Pp.

Junto con Los caracteres y la conducta de Ibn tlazm es ésta una de las
primeras obras de ¿tica de al-Andalus, pues fue escrita, en árabe, en Zaragoza
en el alio 1045. Nos encontramos ante el primer tratado sistemático de ética, una
original ética psieo-fisiológica, puesta en relación con los cinco sentidos, a razón
de cuatro caracteres por sentido, dando un total de veinte caracteres agrupados
en veinte capítulos muy esquemáticamente organizados, que constituyen una
especie de tipología.

Llama poderosamente la ateneión, dado el asunto y el medio en el que
surge esta obra, la ausencia de referentes religiosos, pues aunque Ibn Gabirol cite
la Biblia, según observa el Dr. Lomba, esto es un recurso normal y acostu¡nbra-
do, pero que aquí es utilizado a la inversa, pues en lugar de proponer primero
el texto sagrado y luego comentarlo y razonarlo, se dan las razones primero y
luego se ilustra con textos de la Escritura. La Mi~ná y el Talmud apenas si son
citados en un par de ocasiones.

En la Introducción que el traductor antepone a su traducción encontra-
mos situada perfectamente esta obra con otras obras éticas producidas en al-
Andalus, como es la citada de Ibn Uazm’ la de Ibn Paqúda, la moral de Avempa-
ce e incluso la del Disc¡~lina clericalis. Asimismo nos ofrece en esta Introduc-
ción una semblanza de la vida y obras de Ibn Gabirol situando también La
corrección de los caracteres con relación a la Fuente de la vida. Aquella es
concebida como un preámbulo ético, un medio para el fin último del hombre, o
sea la vida contemplativa que es desplegada en esta última obra.



Reseñas 267

Ibn Paqúda, Los deberes de los corazones, Introducción, traducción, notas e
índices por Joaquín Lomba Fuentes, Madrid, Fundación Universitaria Española,
1994, 346 Pp.

Esta obra, prologada por Jose Luis L. Aranguren, originalmente escrita
en árabe y pronto traducida al hebreo, es un clásico de la espiritualidad judía
ampliamente difundida, dada la sencillez de su exposición, en los medios popula-
res judíos hasta el día de hoy. Ya sólo por esta razón, aparte de su valor intrínse-
co, merecía la pena su traducción.

Sin embargo, pese a esta popularidad la biografía y la personalidad de
su autor eran casi desconocidas. Por ello el Dr. Lomba comienza en su Introduc-
ción por darnos todas las referencias de Ibn Paqúda que la moderna investigación
ha puesto de relieve, seguidas de las referencias al medio cultural en el que se
desenvolvió este autor, la Zaragoza del siglo XI.

A continuación hace el Dr. Lomba un estudio detallado de la obra
situándola dentro de la literatura ética judía e islámica, a tenor de lo que ya nos
comentaba en la obra anteriormente presentada, pero ahora con mayor deteni-
miento.

La obra está en la línea de ese intento sistemático de una ética autóno-
ma basada en la razón, de lo cual se nos muestra plenamente consciente el autor:
“En cuanto a los deberes de los corazones, todos ellos se fundamentan en la
razón” (p. 5). Las abundantes citas que aquí se hacen, en hebreo, de la Biblia,
Mi&nci y Talmud, no le restan racionalidad a la obra, pues precisamente, y a esto
es a lo que se refiere su título de deberes de los corazones, lo que intenta el
autor es encontrar el sentido íntimo de todo el conjunto de leyes y normas del
judaísmo. “Los deberes de los corazones constituyen un esfuerzo supremo por
racionalizar la vivencia religiosa, por encontrar los fundamentos racionales de
todo principio, de todoprecepto y ]ey que contenga la religión, tanto de la Biblia
como de la Tradición”, según comenta el Dr. Lomba.

Esta racionalización, en general, sigue los cauces de una lógica y razón
estricta, estructurándose cada capítulo de un modo esquemático en torno a la
definición del tema, seguido del desarrollo del mismo y terminando con la expo-
sición y solución de las dificultades inherentes. En otras ocasiones se limita a
utilizar el sentido común, sin sutilezas. La obra no es mera teoría y especulación
stno que fundamentalmente responde a una práctica piadosa real.

El término “corazón” es objeto de un fino análisis en la Introducción,
pues en la cultura semítica, árabe y hebrea, tiene un sentido distinto del usual
entre nosotros, abarcando a la par que la vida más íntima, genuina y emocional
del ser humano, la vida intelectual también. Confluyen en este concepto en Ibn
Paqúda, según analiza el Dr. Lomba, aspectos de su propia tradición judía, del
sufismo islámico y de los ljwán al-Saf~’. La influencia de Algazel es problemáti-
ca pues está muy cercano en el tiempo al autor.

Otra corriente de influencia sobre la obra, y que el Dr. Lomba señala
como un punto para ulteriores investigaciones, es el estoicismo, a través de
fuentes árabes anteriores.

Respecto a la influencia posterior de esta obra también es estudiada en



268 Anaquel

la Introducción.
Sobre el conocido trabajo, vertido al castellano, de G. Vajda, La teolo-

gía ascética de Bahya Ibn Paqada, Madrid-Barcelona, CSIC, 1950, que es un
estudio de Los deberes de los corazones, hace el l)r. Lomba algunas precisiones
que conviene tener en cuenta: No considera totalmente adecuada la calificación
de “ascética” pues más bien lo que trata Ibn Paqdda es de que se viva la religión
desde la interioridad, y eso no es exactamente ascética. Lo de “teología” habría
de entenderse no en un sentido estricto de hennenéutica de textos sagrados. En
cuanto a la calificación de “místico” que hace Vajda de Ibn Paqúda, está de
acuerdo el Dr. Lomba, pero haciendo las siguientes consideraciones: 1) que no
fue, ni lo pretendió, un místico; 2) que Los deberes de los corazones constituyen
un preámbulo para la cabbala o mística judía; y 3) que una de las fuentes princi-
pales de Ibn Paqúda es la mística musulmana.

Como conclusión para caracterizar la polivalencia de esta obra piensa
el Dr. Lomba que es una obra de sabiduría, hikma (árabe), hokrna (hebreo>,
concepto que va más allá de la filosofía, entendida en un sentido estricto, es
decir, que esta obra “se trataría de un ejercicio racional, de un pensar sobre el
lugar de Dios y del hombre en el mundo, sobre la conducta de éste respecto a
Aquel, sobre la vida, felicidad, sociedad y destino terreno y ultraterreno huma-
nos” (p. XLIX>.

Unas páginas dedicadas a la Bibliografía sobre esta obra y unos índices
de nombres y de citas de la Biblia, Mdnó y Talmud completan esta espléndia
traducción provista de las oportunas notas a pie de página que facilitan al lector
la comprensión de términos, conceptos y el contexto cultural en el que surge.

EMILIO TORNERO

MARÓTH, Miklós, Die Araber und die antike Wissenschaftstheorie. Budapest:
Akadémiai Kiadó, 1994, 274 págs

Cómo se desarrolla el pensamiento árabe partiendo de unos orígenes
greco-helenísticos es una de las tareas principales del historiador de la filosofía;
aún más, no se comprende este pensamiento árabe sin entender su génesis.

Por ello es de agradecer todo trabajo que contribuya a una mejor expli-
cación de este fenómeno, distinguiendo los factores de continuidad de los de
innovación, y este es el caso del estudio de M. Mart. Su título, “Los árabes y
la teoría antigua de la ciencia” nos adelanta ya el ámbito de su investigación.
Esta se centra en tres grandes temas: uno primero (caps. 1 y II) acerca del género
de las Isagoges, otro segundo sobre el papel de los Segundos Analíticos y de los
Tópicos, y otro tercero acerca de la organización del universo, físico o social.

En cl género de las Isagoges, o introducciones a la filosofía, Maróth
distingue dos clases, las de origen estoico y las de origen aristotélico. La Isagoge
estoica se basa en las categorías del sujeto, la cualidad, la disposición y la rela-
ción y por ellas nos preguntamos con “¿existe?” “¿qué es?” y “¿ cómo es?”.
Porfirio, según Maróth (p. 18) es “bastante fiel” a la tradición estoica, a pesar de


