
199Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

Anaquel de Estudios Árabes
ISSN 1130-3964 • e-ISSN: 1988-2645

M I S C E L Á N E A

La renovación religiosa y el panislamismo en al-‘Urwa 
al-wuṯqā: una herramienta de resistencia ideológica y política 

frente a la ocupación extranjera 

Marina Santana Martín
Institución: Universidad de Sevilla   

https://dx.doi.org/10.5209/anqe.99784	 Recibido: 18 de diciembre de 2024 • Aceptado: 15 de abril de 2025

ES Resumen. El presente artículo estudia la revista al-‘Urwa al-wuṯqā, publicada en París en 1884 por Muḥammad 
‘Abduh y Ŷamāl al-Dīn al-Afgānī, centrándose en su papel respecto a la cuestión colonial. Al-‘Urwa al-wuṯqā propone 
una renovación del islam como herramienta de revitalización de las sociedades musulmanas y equiparación con las 
sociedades occidentales de la época, superando así la decadencia que tanto la civilización como la religión islámicas 
estaban atravesando. Sus fundadores defendían la depuración de un “islam enfermo”, extrayendo, únicamente, aquellos 
fundamentos realmente inherentes al islam. También abogaban por una unión de todos los pueblos islámicos para 
alcanzar la revitalización, siendo el islam ese lazo que une a todos los musulmanes. De este modo, las naciones arabo-
islámicas podrían alcanzar su libertad y despojarse de la dominación colonial. A través de un análisis de fragmentos 
referentes a esta cuestión colonial, se pretende esclarecer si el mecanismo de al-‘Urwa al-wuṯqā es doctrinal, político 
o si, por otro lado, la revista fusiona ambas vertientes para promover la resistencia de la población local frente a la 
dominación extranjera. De igual forma, se examina el gran impacto del mensaje de al-‘Urwa al-wuṯqā como altavoz de 
los acontecimientos producidos en sus meses de difusión, aludiendo de forma directa a determinadas figuras de poder.
Palabras clave: al-‘Urwa al-wuṯqā, panislamismo, colonialismo, modernismo islámico, ocupación extranjera.

ENG Religious renewal and pan-Islamism in al-ʿUrwa al-wuṯqā: a tool 
for ideological and political resistance against foreign occupation

Abstract. This article examines the journal al-‘Urwa al-wuṯqā, published in Paris in 1884 by Muḥammad ‘Abduh and 
Jamāl al-Dīn al-Afghānī, focusing on its role concerning the colonial question. Al-‘Urwa al-wuṯqā proposed a renewal 
of Islam as a tool for revitalizing Muslim societies and aligning them with the Western societies of the time, thereby 
overcoming the decadence afflicting both Islamic civilization and religion. Its founders advocated for the purification 
of a “sick Islam”, retaining only the fundamentals truly inherent to the faith. They also called for the unity of all Islamic 
peoples to achieve revitalization, with Islam serving as the bond that unites all Muslims, regardless of their geographic 
location. In this way, the Arab-Islamic nations could attain freedom and overthrow colonial domination. Through an 
analysis of passages addressing the colonial issue, this study seeks to determine whether al-‘Urwa al-wuṯqā operates as 
an ideological or doctrinal mechanism, or whether the journal combines both approaches to encourage resistance among 
local populations against foreign domination. Additionally, it examines the significant impact of al-‘Urwa al-wuṯqā as a 
platform amplifying events during its months of publication, including its direct references to certain figures of power.
Keywords: Al-‘Urwa al-wuṯqā, pan-Islamism, colonialism, Islamic modernism, foreign occupation.

Sumario: 1. Panorama histórico-político del siglo XIX. 2. Estado de la cuestión, objetivos y metodología. 3. Estructura 
y temas fundamentales de al-‘Urwa al-wuṯqā. 3.1. Doctrina e ideología reflejada en al-‘Urwa al-wuṯqā. 3.2. El factor 
político presente en al-‘Urwa al-wuṯqā. 4. La ocupación extranjera como herramienta política y doctrinal. 4.1. 
Personajes y figuras de poder extranjeras mencionadas en la revista. 4.2. Personajes y figuras de poder egipcias 
mencionadas en la revista. 5. Conclusiones. Bibliografía.

Cómo citar: Santana Martín, M. (2025). “La renovación religiosa y el panislamismo en al-‘Urwa al-wuṯqā: una 
herramienta de resistencia ideológica y política frente a la ocupación extranjera”, Anaquel de Estudios Árabes 36(2), 
199-210. https://dx.doi.org/10.5209/anqe.99784

1.	 Panorama histórico-político del siglo XIX
El siglo XIX marca un antes y un después en el mundo arabo-islámico. El contacto de Occidente con el mundo árabe 
desde finales del siglo XVIII produjo un intercambio económico, político, social e ideológico. La conocida como 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:marinasm2199%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0009-0007-0466-8285


200 Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

“nahḍa” (despertar cultural de carácter nacionalista que aconteció en el mundo árabe desde la segunda mitad del 
siglo XIX hasta los años previos a la Segunda Guerra Mundial)1 supuso un “renacimiento” cultural de la civilización 
árabe, que trazó la idea de modernización de las sociedades árabes con el objetivo de poder incorporar herramientas 
para profundizar en un avance científico y cultural. Numerosos intelectuales trajeron de sus viajes a Europa las 
renovadoras ideas (referentes al conocimiento, la Ilustración, la tecnología o la política, como la democracia y el 
constitucionalismo) que caracterizaban a estas sociedades, en aras de poder adaptarlas a las sociedades de los países 
del mundo árabe. 

El imperialismo europeo en dichos territorios vino gestándose a lo largo de este siglo, siendo más evidente en su 
último cuarto. La misma difusión de innovaciones originales de Europa supusieron unos gastos que los gobiernos 
del norte de África y Oriente Próximo no fueron capaces de afrontar, por lo que la dependencia de estos imperios 
europeos era cada vez mayor. Bajo este pretexto, Francia establece sus dominios en el norte de África, mientras que 
Gran Bretaña, con sus posesiones, se centra en trazar una línea occidental a lo largo del continente africano. Los 
primeros indicios de colonialismo iban fraguando a medida que las potencias establecían acuerdos para distribuir e 
incrementar sus intereses. Por este motivo, los pueblos arabo-islámicos se percataron de la progresiva dominación 
extranjera y comenzaron a desarrollarse los primeros atisbos de resistencia.2 

Con el avance del siglo XIX, la colonización europea fue aumentando de forma considerable, por lo que las naciones 
árabes pasaron a tener una relación de sometimiento y subordinación con las principales potencias europeas. En 
la población local empieza a surgir una idea de independencia, a la vez que se destapa el turbio plan que Europa 
estaba llevando a cabo en los países arabo-islámicos. En este contexto nace al-‘Urwa al-wuṯqā, la revista fundada 
por Muḥammad ‘Abduh y Ŷamāl al-Dīn al-Afgānī en 1884 en París (lugar donde confluyeron sus fundadores). En su 
contenido, buscarán integrar a la umma (construcción identitaria que hace referencia a la unidad de toda la comunidad 
musulmana, por encima de aspectos sociales o culturales3) y reactivar el destino político del islam al margen de 
Occidente. La revista se basará en los siguientes objetivos: reproducir lo característico del islam como ideología 
religiosa, así como reformar su concepción; hacer hincapié en el estudio de la exégesis del Corán para obtener un 
conocimiento puro; luchar contra la corrupción y la ocupación extranjera; y promover el iŷtihād, regresando a las 
fuentes originales para renovar el islam y librarlo de las perversiones y de la decadencia en la que se encontraba 
sumergido.4 De este modo, lo que había quedado obsoleto no era el Corán, sino su interpretación.5

2.	 Estado de la cuestión, objetivos y metodología
Para entender la obra que nos ocupa, es necesario disponer de un perfil bibliográfico de sus dos fundadores. Ambos 
han sido ampliamente estudiados, por lo que la literatura disponible es extensa. Por lo que respecta a Muḥammad 
‘Abduh (1849-1905), los trabajos de González Ferrín (2000), Sedgwick (2009), Amir et al. (2012) o Al-Ṭanāḥī (2013) 
recogen su trayectoria biográfica y los sucesos políticos y sociales que vive, a la vez que dibujan el pensamiento que 
marcará la dirección doctrinal del egipcio: la renovación y depuración del islam, dejando atrás todos los pretextos 
y modificaciones posteriores que lo han degradado. Así, un islam puro y libre de cualquier perversión podría llevar 
a las sociedades islámicas a la modernidad de la época.6 A través de una reforma intelectual e individual de cada 
musulmán se obtiene un comienzo para poder lograr el ansiado cambio social. ‘Abduh propone una síntesis entre 
fe y ciencia para alcanzar dicha modernidad.7 El egipcio, desde un principio, demostraría no casar con los métodos 
de memorización sistemática de aquel entonces, por lo que siempre estaría en búsqueda de un conocimiento real 
y puro.8 Por su parte, Ŷamāl al-Dīn al-Afgānī también es una figura con gran protagonismo en los estudios árabes 
e islámicos. Prueba de ello son las producciones de: Matthee (1989) Keddie (1972, 1983), Ramadan (2000), Kohn 
(2009), Mohammad Tariq (2011), o Bāšā al-Majzūmī (2020), entre otros. Al-Afgānī se describe como un activista 
persa que defendía la construcción de un Estado islámico fuerte capaz de hacer frente a las constantes invasiones 
occidentales. Esta figura abogaba por la unidad de la comunidad musulmana (umma) como posible solución a la 
dominación extranjera a la que los pueblos árabes e islámicos se encontraban sometidos. El persa abogará por la 
“unión de los pueblos islámicos” (que presenta en su obra Refutación de los materialistas), así como la separación 
de las naciones musulmanas del dominio extranjero, para culminar uniendo todas estas naciones bajo un gobierno 
musulmán, sumado a la necesaria equiparación del islam al modo de vida de la época.9 Al-Afgānī, consciente del 
desastroso final que le esperaba al Imperio otomano y la creciente amenaza de los imperios coloniales, buscaba 
revitalizar el califato.10 

De igual forma, ambos personajes también han sido estudiados de forma conjunta, como puede verse en Idris 
Addam (2014). Ambos coincidieron en la capital egipcia en la década de 1870, aunque por controversias políticas 

1	 Luz Gómez, Diccionario de islam e islamismo (Madrid: Trotta, 2009), 280.
2	 Eugène Rogan, Los árabes: del Imperio otomano a la actualidad (Barcelona: Crítica, 2012), 172.
3	 Gómez, Diccionario de islam e islamismo, 388.
4	 Ahmad N. Amir et al., “Muhammad Abduh’s contributions to modernity”, Asian Journal of Management Sciences and Education 1 (2012),
	 http://www.ajmse.leena-luna.co.jp/AJMSEPDFs/Vol.1(1)/AJMSE2012(1.1-07).pdf. (Consultado el 17 de diciembre de 2024)
5	 Rogan, Los árabes: del Imperio otomano a la actualidad, 221.
6	 Emilio González Ferrín, El modernismo de Muhammad Abduh (Madrid: Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, 2000), 103-7.
7	 Ahmad N. Amir et al., “Muhammad Abduh’s contributions”.
8	 Mark Sedgwick, Muhammad Abduh (Londres: Oneworld Publications, 2009), 5-10.
9	 Tariq Ramadan, El reformismo musulmán: desde sus orígenes hasta los Hermanos Musulmanes (Barcelona: Bellaterra, 2000), 68-70.
10	 Nikki Keddie, Sayyid Jamāl Ad-Dīn « al-Afghānī»: A Political Biography (California: University of California, 1972), 130.

http://www.ajmse.leena-luna.co.jp/AJMSEPDFs/Vol.1(1)/AJMSE2012(1.1-07).pdf


201Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

fueron exiliados y se reencontraron, posteriormente, en París (1884). Allí fundaron la revista que nos ocupa como un 
altavoz de los acontecimientos que estaban marcando la historia del colonialismo europeo, y de los valores correctos 
del islam que la comunidad musulmana debía seguir.

Este repaso de la literatura demuestra un profundo estudio de Abduh y Al-Afgānī, con algunas alusiones a al-‘Urwa 
al-wuṯqā, así como una breve descripción de la revista. Sin embargo, muchos temas de la revista no están estudiados 
con detenimiento, como la respuesta anticolonial de al-‘Urwa al-wuṯqā. Es por eso que esta investigación quiere 
poner el foco en cuál es la relación de al-‘Urwa al-wuṯqā con el proyecto de colonización y cuál es la respuesta que 
se defiende en esta. El objetivo principal es determinar si al-‘Urwa al-wuṯqā es una herramienta de lucha ideológica 
y política frente a la ocupación extranjera, fusionando el discurso doctrinal islámico y la acción política. Como 
objetivos específicos se destacan los siguientes: a) extraer aquellos aspectos ideológicos que dan forma a la revista; 
b) examinar cómo al-‘Urwa al-wuṯqā articula una respuesta al fenómeno colonial desde una doble vertiente (política 
y religiosa); c) analizar la alusión a determinadas figuras de poder, tanto locales como extranjeras, para esclarecer la 
postura crítica de la revista; d) estudiar su papel en la construcción de una identidad islámica colectiva orientada a la 
emancipación de los pueblos islámicos.

Al-‘Urwa al-wuṯqā ha tenido un importante papel en la historia del pensamiento árabe contemporáneo, 
mencionada en el estudio de numerosos autores como al-Sayyid Bakr (1995), Pacheco Paniagua (1999), Ramadan 
(2000) o González Ferrín (2000). Sin embargo, la fuente primaria en la que nos basaremos para la realización del 
presente trabajo es la propia revista (Abduh y al-Afgānī, 2017). Nuestra bibliografía secundaria integrará todas 
aquellas producciones que han estudiado tanto la revista como las dos personalidades que la alientan. Para alcanzar 
los objetivos propuestos, nuestro análisis constará de un exhaustivo estudio de la fuente primaria: al-‘Urwa al-wuṯqā 
(Abduh y al-Afgānī, 2017), centrándonos en aquellos capítulos en los que se trate la cuestión colonial. A través de 
la selección de los fragmentos pertinentes, se examinará si la ocupación extranjera traspasa la barrera política para 
abarcar, también, el ámbito doctrinal. Partiendo de nuestra hipótesis, al-‘Urwa al-wuṯqā responde a una orientación 
doctrinal determinada que dictamina los temas que se tratan en sus publicaciones. De este modo, al-‘Urwa al-wuṯqā 
constituiría un mecanismo de resistencia anticolonial y acción de lucha del pueblo local en favor de la libertad (que 
debería lograrse en todas las naciones islámicas). Gracias a la bibliografía anteriormente citada contamos con un 
previo contexto de las ideas e intenciones de sus fundadores, lo que nos ayuda a entender el propósito de la revista.

Por otro lado, la alusión explícita a figuras (locales o extranjeras) en la revista, así como su participación, 
involucración u opinión en episodios de la historia colonial son mencionadas en la revista con bastante frecuencia. Es 
por eso que el presente estudio también realizará un análisis de estas alusiones para intentar determinar el motivo 
de ellas.

La importancia de la revista queda reflejada en su influencia en el pensamiento musulmán: aparte de dar forma y 
ser precursora del concepto de panislamismo, sentó las bases de creación de un Estado islámico, idea que continuará 
desarrollándose con mayor fuerza a partir del siglo XX. Este estado acogería a toda la umma, estaría dirigido por 
un poder musulmán y tendría una unidad que permitiría volver a tener el esplendor de los tiempos dorados de 
la civilización islámica. Del mismo modo, también recuperó los valores del salaf para desempeñar la necesaria 
renovación del islam.

3.	 Estructura y temas fundamentales de al-‘Urwa al-wuṯqā 
Al-‘Urwa al-wuṯqā debe su nombre a un término de origen coránico (Corán 2: 256; 31: 22), y se traduce al español 
como El lazo indisoluble. En un total de 129 artículos, la revista pretende instaurar las bases de un panislamismo 
(doctrina política del último tercio del siglo XIX que defendía la unión de todos los pueblos musulmanes en un solo 
Estado11) que abarque a todos los musulmanes del mundo, para que se unan y luchen de forma conjunta por su 
libertad. El islam será ese vínculo que los una a todos y que no se puede romper, constituyendo la solución a todos 
los problemas y la cura de todos los males que afligen a la comunidad, razón por la que la revista recibe el título de 
al-‘Urwa al-wuṯqā. 

Numerosos colaboradores (árabes o europeos) se unen a la causa de la revista: el ateo Wilfred Scawen Blunt, el 
musulmán Qāsim Amīn (discípulo de ‘Abduh) o el judío Ya‘qūb Sanūa, entre otros. Los propios fundadores también 
tienen cabida como personajes en la edición de la revista que hoy circula como canónica, si bien es evidente que no 
lo fueron en la edición original (que solo hemos cotejado parcialmente). En la edición objeto de estudio, se incluye 
un amplio prólogo en el que se expone la biografía e ideología de ambos. De este modo, se explica la fusión o el 
intercambio de ideas que ‘Abduh y al-Afgānī llevaron a cabo, culminando en una célebre producción como es al-‘Urwa 
al-wuṯqā:12 

Estas enseñanzas sufíes tienen la capacidad de cultivar el aspecto emocional, refinar el espíritu y embellecer 
el alma. Sin duda, el jeque Muhammad ‘Abduh tenía una moral sufí, la cual fue refinada por la educación del 
señor Jamal al-Din al-Afgānī, y se perfeccionó aún más con lo que aprendió durante sus viajes y al estudiar la 
lengua francesa.13

Su difusión se vio limitada debido a las restricciones impuestas. Por ejemplo, su adquisición estaba prohibida 
bajo una multa cien libras y dos años de cárcel para los ciudadanos indios.14 Los ingleses se esforzaron por confiscar 

11	 Gómez, Diccionario de islam e islamismo, 300.
12	 Todas las traducciones de los fragmentos de al- ‘Urwa al-wuṯqā presentes en este artículo están realizadas por la autora del artículo.
13 Muḥammad ‘Abduh y Ŷamāl al-Dīn al-Afgānī, العروة الوثقىى, (El Cairo: Hindawi, 2017): 20-4. 
14 Al-Sanūsī Muḥammad al-Sanūsī, “علل الأمة... كيف عالجتها العروة الوثقى؟”. En https://islamonline.net. (Consultado el 17 de diciembre de 2024).

https://islamonline.net


202 Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

los ejemplares de la revista, pero al-‘Urwa al-wuṯqā consiguió llegar hasta ciudades como la antigua Bombay. Allí 
la recogían comerciantes de perlas del Golfo, para regresar a sus países con los ejemplares en su equipaje.15 Sin 
embargo, este compromiso social y político que representaba la revista no tuvo una duración muy prolongada: siete 
meses después de su fundación, el 16 de octubre de 1884, se publicaba el decimoctavo y último número de al-‘Urwa 
al-wuṯqā. Aparte de la censura, la presión ejercida por las autoridades francesas debido a su contenido anticolonial 
y la falta de recursos, todo parece apuntar a que la separación de ‘Abduh y al-Afgānī habría constituido una razón 
de peso. Al-Afgānī utilizaría la militancia que representaba al-‘Urwa al-wuṯqā para fines políticos, mientras que a 
‘Abduh esto no hizo sino alejarle, dada su inclinación religiosa e intelectual.16 Posteriormente, la revista continuaría 
circulando por Bahréin tras la recopilación de un estudiante de al-Ahzar en un solo volumen, lo que serviría de puente 
para seguir otras revistas que siguieron a al-‘Urwa al-wuṯqā a principios del siglo XX. Poco más se sabe de otras 
ediciones hasta la de 2017 que nos ocupa, más allá de algunos ejemplares que se distribuían en librerías cairotas 
durante el siglo pasado.17 

Al-‘Urwa al-wuṯqā destaca por su contundente mensaje, que, como expondremos en este apartado del presente 
artículo, aborda distintos ámbitos. Es pionera en situar al islam como solución )الحال هو   en tanto que pilar ,)الإسلام 
fundamental sobre el que articular no solo el aparato religioso, sino también el aparato político, social y económico 
de unas naciones arabo-islámicas ansiosas por obtener la independencia. De hecho, en al-‘Urwa al-wuṯqā se erige 
al islam como mecanismo mediante el cual alcanzar dicha independencia. Al-‘Urwa al-wuṯqā contiene dos grandes 
epígrafes: la parte primera, en la que se presenta la revista y los valores que defienden sus contribuidores; y la 
segunda, de mayor extensión, la «sección de pasajes y noticias», en la que se tratarán numerosas cuestiones políticas, 
sociales, económicas e ideológicas de un modo más concreto. La primera parte consta de 25 capítulos que asentarán 
las bases de la sociedad que constituyó al-‘Urwa al-wuṯqā, al mismo tiempo que, desde un principio, dejarán claros 
cuáles son sus enemigos y qué soluciones se proponen para combatirlos. En la segunda parte, con un total de 104 
capítulos, diferentes episodios contemporáneos serán analizados y comentados, que serán los que den cuerpo y 
solidez al mensaje de la revista. 

La reforma (al-iṣlāḥ) es otro de los puntos claros de al-‘Urwa al-wuṯqā. Después de comprender el islam viene 
la acción en su favor. En numerosos capítulos se exaltan los logros obtenidos en la historia del islam, a la vez que la 
necesidad de rescatar a las naciones. Para ello, se propone al islam como la cura de todos los males acarreados. Al-
iṣlāḥ hace referencia a la necesidad de un islam revolucionario que permita renovar el futuro de las naciones. Esta 
reforma de las naciones se hace volviendo a los orígenes de la religión y siguiendo todo aquello que esta marca. Se 
trata de adoptar las normas iniciales, las que están libres de cualquier manipulación. De este modo, se obtiene un 
islam liberal sujeto a interpretaciones que permitiría conciliar “fe” y “modernidad”. El presente trabajo investigará si 
dicha reforma tomaba, para Muhammad ‘Abduh, un matiz social; mientras que, su compañero al-Afgānī, incide en su 
carácter político. Para ello es necesario trabajar en las fuentes primarias: el Corán y la Sunna. En numerosos pasajes 
de la revista se incluyen citas coránicas, con objeto de dar a conocer su verdadero mensaje. La fe es el actor principal 
en la configuración de la filosofía de la educación islámica, y, para al-Afgānī, es la respuesta a todos los problemas 
planteados. En este sentido, al-‘Urwa al-wuṯqā plantea la “idea de motivación religiosa” a partir de los preceptos 
religiosos, se conforman las bases de una misión y compromiso en favor del islam.

Ligada a las anteriores ideas, encontramos la “afiliación islámica”. El sentimiento de pertenencia a una misma 
comunidad cuyo centro es la religión será uno de los temas que destaquen en numerosos capítulos de la revista, y que 
analizaremos en el presente artículo. Este es el único vínculo firme, por encima de la raza, lengua o nacionalidad. El 
emergente panislamismo que aquí se expone surge como reacción a la estrategia occidental de dividir a la población 
para así poder incrementar el control sobre ella. El islam, esa asa irrompible, obtiene una universalidad que ya se 
vio en los primeros años de la historia del islam, y que hace que cada musulmán del mundo esté conectado a la 
comunidad por sus creencias. Esto enlaza con el concepto de «hermandad islámica», mediante el cual se establece 
que los intereses individuales no sobrepasan a los grupales. Este es el germen de la idea de hermandad en el islam, 
sustentada en la igualdad social, que sitúa al islam como mecanismo de lucha de clases (al-Sayyid Bakr, 2015).18 

El tema político tampoco pasa desapercibido. Entre otros, uno de los objetivos de al-‘Urwa al-wuṯqā es crear 
una conciencia política y moral en toda la sociedad, informando al pueblo de sus derechos y obligaciones. Se 
propone un gobierno islámico para toda la comunidad, que aplique los principios coránicos. Sin embargo, estos 
principios serán aplicados conforme a una interpretación que permita a las personas gozar de una libertad 
individual. En cuanto a las relaciones internacionales, por un lado, se expone el peligro de adoptar aspectos e 
innovaciones occidentales por imitación; y, por otro, la amenaza que supone la conquista de las naciones islámicas 
y el sometimiento que los imperios coloniales ejercen en ellas. Por último, en el plano social, se destacan las 
características que debe reunir un individuo miembro de la nación islámica: la educación, el trabajo por el bien 
común, la cooperación, la dignidad y el apoyo mutuo. Además, la justicia social se presenta como valor primordial 
para alcanzar la cohesión del pueblo.19

En un total de 129 capítulos, la revista pretende instaurar las bases de un panislamismo que abarque a todos los 
musulmanes del mundo, para que se unan y luchen de forma conjunta por su independencia y libertad. El islam será 

15 Ḥasan Madan. “الهند عبر  الوثقى  //:revista al-Jalīŷ, 01/05/2017, disponible en https://web.archive.org/web/20170501122737/http ,”العروة 
www.alkhaleej.ae/studiesandopinions/page/3f1e120f-f5db-417f-b9ab-3b798a609b1c. (Consultado el 21 de diciembre de 2024).

16	 González Ferrín, El modernismo de Muhammad Abduh, 57-60.
17 Ḥasan Madan. “العروة الوثقى عبر الهند”. Revista al-Jalīŷ.
18 ʿAbd al-Ŷawwād al-Sayyid Bakr, ")تحليل مضمون مقالات جريدة )العروة الوثقى ", en https://almuslimalmuaser.org (مجلة المسلم المعاصر). (Consultado el 20 

de diciembre de 2024). 
19 Abdel Jawad Sayyid Bakr, “تحليل مضمون مقالات الجريدة )العروة الوثقى(. مجلة المسلم المعاصر”.

https://web.archive.org/web/20170501122737/http://www.alkhaleej.ae/studiesandopinions/page/3f1e120f-f5db-417f-b9ab-3b798a609b1c
https://web.archive.org/web/20170501122737/http://www.alkhaleej.ae/studiesandopinions/page/3f1e120f-f5db-417f-b9ab-3b798a609b1c
https://almuslimalmuaser.org


203Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

ese vínculo que los une a todos y que no se puede romper, constituyendo la solución a todos los problemas y la cura 
de todos los males que afligen a la comunidad. Al proponer al islam como única solución, la religión se recupera del 
pasado, se aplica en el presente, y se perpetua en el futuro.

3.1. Doctrina e ideología reflejada en al-‘Urwa al-wuṯqā 
Al-‘Urwa al-wuṯqā basará la ideología de su contenido en dos conceptos fundamentales que tendrán gran cabida en 
el pensamiento islámico moderno: la reforma (al-iṣlāḥ) y el panislamismo. Se entiende como “al-iṣlāḥ” la corriente 
ideológica que busca la reconducción del islam a su carácter primero. Atendiendo a sus principios, la Revelación está 
por encima de cualquier cosa, incluso del relato histórico. Este reformismo dio pie a nuevos movimientos, entre ellos, 
el panislamismo, que constituye una institucionalización de la idea de “al-iṣlāḥ”.20 El panislamismo se concibe como 
doctrina política en la época de al-‘Urwa al-wuṯqā, dado que uno de sus principales defensores es al-Afgānī. Dicha 
doctrina tiene un mensaje directo: la pertenencia de todos los musulmanes a una misma umma (comunidad), y esta es 
más fuerte que cualquier factor étnico, lingüística, cultural o geográfico.21 Este concepto nace en un contexto político 
clave: durante casi seiscientos años el Imperio otomano había representado la prosperidad del mundo musulmán. 
Sin embargo, desde el siglo XVIII se encontraba en declive, con grandes momentos de debilidad, desmembraciones 
y varios intentos de independencia. Es por eso que el panislamismo surge como corriente en un intento de volver a 
unir esa comunidad que se estaba fracturando y poder volver a la plenitud, bajo la autoridad, en aquel momento, del 
sultán otomano.22 De este modo, la revista deja claro su pensamiento, resumido como una especie de “reformismo 
panislámico”: solo a través de una reforma de la religión (al-iṣlāḥ) y de una férrea unión de todos los creyentes 
(panislamismo), se puede combatir al enemigo occidental y conseguir una civilización próspera.

En su ideario, al-‘Urwa al-wuṯqā tratará de elogiar la religión y los triunfos que se ha conseguido gracias a ella. 
También tratará de instar a una comunidad unida e inquebrantable que integre a las naciones de mayoría musulmana 
y que haga frente a los peligros que la afligen. 

Como se ha mencionado, al-‘Urwa al-wuṯqā destaca por ser precursora del panislamismo. El único elemento de 
unión es el islam, que es superior a la raza, nacionalidad o cualquier otra distinción. Así, el Corán no solo se tratará de 
un libro religioso, sino de un modelo de organización de la nación:

Los adeptos de esta causa común convergen, integran y unen sus fuerzas militares y políticas para proteger 
a aquellos con los que comparten religión, incluso si se encuentran en los rincones más remotos del planeta; 
incluso si sus vínculos raciales se han desmembrado.23

En la revista se expone la sabiduría que ha caracterizado a los musulmanes a lo largo de la historia, que los ha 
llevado a ser una de las civilizaciones más avanzadas y poderosas. Esto es gracias al conocimiento y la madurez que 
les aporta la religión. Por tanto, la construcción de un Estado cuyo fundamento principal sea el islam, podría ser la vía 
confrontar a las potencias europeas y volver a alcanzar la plenitud que caracteriza a la umma:

Países que estaban conectados, casas contiguas, habitadas por musulmanes, bajo el dominio de un sultán 
invencible [...]. Las flotas musulmanas tenían un poder inigualable en el mar Mediterráneo, el mar Rojo y el 
océano Índico, y, hasta no hace mucho, también gozaban de autoridad suprema en estos mares [...].
Por la hermandad que los apoya en lo que a las creencias se refiere, cada uno de ellos (los musulmanes de 
hoy) siente como derrota personal la caída de una comunidad de su pueblo bajo la autoridad extranjera [...]. 
El acuerdo y la cooperación para consolidar el Estado islámico es uno de los pilares más fuertes de la labor 
de lucha religiosa referente al profeta Muḥammad, y creer en ello es uno de los principales dogmas de los 
musulmanes [...].24

En definitiva, el islam albergaba la respuesta a todas las preocupaciones. Una buena interpretación de esta visión 
de la religión podría devolverle a la civilización del esplendor que ha gozado en períodos anteriores:

Debemos volver a nuestros corazones, examinar nuestras percepciones e indagar en nuestros comportamientos, 
para, así, observar los caminos que seguimos y poder saber si estamos en el camino de aquellos que nos 
precedieron en la fe, si seguimos los pasos de los buenos predecesores [...].25

¡Todos buscan la salvación y desean liberarse, empleando para ello los medios y recursos que sus mentes 
(según su capacidad y agudeza) pueden alcanzar! Y los sabios, en muchas de sus regiones, están considerando 
unir las fuerzas dispersas en una sola que pueda defender los derechos de todos [...].
La apariencia de fuerza para repeler las desdichas requiere aferrarse a algunos principios en los que se 
apoyaron los antepasados orientales: el islam es remedio para todos los males. [...]. (La revista) se opondrá 
a los que afirman que los musulmanes no pueden avanzar hacia la civilización mientras se mantengan en los 
principios de sus antepasados [...]. En todas sus comunicaciones tratará de fortalecer los vínculos comunes 

20	 Gómez, Diccionario de islam e islamismo, 320.
21	 Gómez, Diccionario de islam e islamismo, 300.
22	 Peñas Mora, Julián. “Pasado y presente del panislamismo”. Boletín de Información 245 (1996) https://publicaciones.defensa.gob.es/media/

downloadable/files/links/b/o/boletin_ceseden_245.pdf. (Consultado el 6 de febrero de 2025).
23 ‘Abduh y al-Afgānī, 71 ,العروة الوثقىى.
24 ‘Abduh y al-Afgānī, 97 ,العروة الوثقىى.
25 ‘Abduh y al-Afgānī, 159 ,العروة الوثقىى.

https://publicaciones.defensa.gob.es/media/downloadable/files/links/b/o/boletin_ceseden_245.pdf
https://publicaciones.defensa.gob.es/media/downloadable/files/links/b/o/boletin_ceseden_245.pdf


204 Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

entre las naciones, consolidar la unidad entre sus miembros, apoyar los intereses compartidos y las políticas 
justas que no inclinen hacia la injusticia ni la opresión de los derechos orientales.26

Si los musulmanes del mundo lograban despertar y rebelarse contra sus opresores, la civilización islámica podría 
resurgir de su decadencia para instaurarse como modelo político. Sin embargo, como hemos apuntado, se trata de un 
islam renovado, libre de perversiones que permite vivir a cada fiel en libertad. La única forma de alcanzar un islam 
puro es volver a abrir las puertas de la reinterpretación o iŷtihād y alejarse de la imitación o taqlīd. La revista sitúa 
como principal causa de esta debilidad en la que el islam se encuentra hundido el distanciamiento de los pretextos 
islámicos originales, siendo la renovación la única salida: 

El apego a la verdadera religión ha disminuido y la influencia de las antiguas enseñanzas también ha mermado, 
lo que ha llevado a la división y la discordia en el mundo islámico. Cuando los gobernantes musulmanes 
vuelvan a los principios de su ley y sigan el secreto de los pioneros, pronto obtendrán estabilidad en el reino 
y serán incluidos en la gloria de los califas bien guiados: los líderes de la religión. Que Dios nos guíe hacia el 
camino correcto.27

El islam, entonces, pasa a ser un sello de identidad que caracteriza a todas las personas pertenecientes a la 
umma: una especie de mecanismo de distinción para diferenciarse del opresor colonizador. Mientras que el islam 
promulgaba valores como la unión, la justicia social y la resistencia, los imperios coloniales se caracterizaban por la 
arbitrariedad, la división y la tiranía:

En cuanto a los musulmanes, después de haber logrado lo que lograron en los comienzos de su civilización 
[...], aparecieron entre ellos personas notables adeptas a la religión. Estos situaron en sus raíces lo que no 
le concernía [...], penetrando en las mentes, hasta que tomaron el control sobre las acciones. Por lo tanto, el 
estudio de la religión en su camino correcto estaba limitado a círculos específicos y a una clase débil. Quizás, 
esta sea la razón de su estancamiento e incluso la causa de su retroceso, lo cual sufrimos hoy día y pedimos a 
Dios que nos proteja de ello [...]. Dado que la verdadera religión es el primer tinte con el que Dios ha coloreado 
sus almas, y el destello de su luz sigue brillando en sus corazones entre esas nubes pasajeras, es inevitable que 
algún día su brillo resplandezca y disipe las nubes de la desviación [...].
Las naciones conquistadoras arañan con sus garras las entrañas de la umma [...]. Si la umma cae por debajo 
de este nivel, dejando sus asuntos a manos de un gobernante incompetente y necio para que los maneje a 
su antojo, entonces adviérteles sobre la esclavitud forzada, el sufrimiento que acarrea la humillación y el 
sentimiento de bochorno entre las naciones. Esto será un castigo por descuidar sus obligaciones [...].28

3.2. El factor político presente en al-‘Urwa al-wuṯqā 
Los factores ideológicos que configuran la revista calan con fuerza en el pensamiento de la población. Por este 
motivo, sus creadores utilizan la popularidad de al-‘Urwa al-wuṯqā para realizar una acción política en favor de 
su doctrina. Así, el islam es el instrumento para movilizar al pueblo y obtener una respuesta conjunta, es decir, se 
utiliza la concepción religiosa (الدين) para llevar a cabo una misión a través de la religiosidad (الديانة). Para ‘Abduh y al-
Afgānī era imprescindible provocar un despertar en los lectores, pero también alentarlos no solo a ser conscientes 
de su situación, sino también a luchar por un cambio y velar por la justicia. La fragmentación de la comunidad y el 
peligro que supone la amenaza colonial es una realidad para los pueblos arabo-islámicos, por lo que la misión de sus 
creadores es intentar cambiar el rumbo de las naciones.

Al-‘Urwa al-wuṯqā también se desarrolló como una plataforma política, puesto que sus páginas constituyen un 
altavoz sobre los acontecimientos políticos relevantes de la época. Muchos de sus capítulos abarcan aquellos sucesos 
(nacionales o internacionales) cruciales para el rumbo de los pueblos islámicos: ofensivas, estrategias de ocupación, 
negociaciones, intervenciones, etc. Al-‘Urwa al-wuṯqā trata de poner estos hechos en conocimiento de sus lectores, 
así como hacer una crítica de las maniobras de asalto llevadas a cabo por los imperios coloniales. Asimismo, la revista 
abordará el comportamiento de las principales figuras de poder y su participación en el panorama político de la 
época. De este modo, los lectores no solo conocían los hechos que estaban marcando sus destinos, sino la estrategia 
que los líderes desarrollaban con respecto a estos acontecimientos. El mensaje general será labrar una conciencia 
de resistencia a Occidente, exponiendo las estrategias maliciosas que ejercen los imperios coloniales. Este enfoque 
se mantiene de forma constante a lo largo de sus capítulos, con una clara línea discursiva: la advertencia. Al-‘Urwa 
al-wuṯqā actúa como una alerta continua, subrayando la necesidad urgente de actuación colectiva; de lo contrario, el 
destino de las naciones islámicas se verá abocado a la catástrofe.

Por otro lado, la decadencia del Imperio otomano suponía, igualmente, otra cuestión vital: en caso de desintegrarse 
la Sublime Puerta, el futuro de las naciones arabo-islámicas estaría marcado por los intereses occidentales. Los 
autores de la revista se preocuparon por mostrar este declive otomano y la gran amenaza que implicaba el emergente 
colonialismo. Tanto ‘Abduh como Al-Afgānī barruntaban el trágico final que se avecinaba para el Imperio otomano, 
así como los intereses occidentales en la desaparición de este para poder extender su control. De este modo, su 
propósito fue evidenciar las artimañas de los imperios coloniales:

26 ‘Abduh y al-Afgānī, 33 ,العروة الوثقىى.
27 ‘Abduh y al-Afgānī, 41 ,العروة الوثقىى.
28 ‘Abduh y al-Afgānī, 55 ,العروة الوثقىى.



205Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

Los ingleses adoptaron un nuevo enfoque con el Estado otomano tras la guerra con los rusos. En todos sus 
propósitos dentro de los dominios otomanos, recurren a amenazas e intimidaciones, sin respetar las leyes 
internacionales ni los tratados políticos [...]. La mayor de sus amenazas es cambiar su amistosa actitud hacia 
dicho Estado y mostrar su desprecio [...].29

Al-‘Urwa al-wuṯqā también destaca por englobar asuntos más allá del mundo árabo-islámico, mostrando cómo 
estas deleznables estrategias están despertando a otros pueblos que también comienzan a desarrollar su activismo. 
La causa ya no es solo propia del pueblo islámico, ni ellos son las únicas víctimas. Las atrocidades que se están 
cometiendo traspasan fronteras, por lo que la lucha pasa a ser de los pueblos colonizados contra el colonizador:

Cada vez que (los ingleses) organizan sus premisas para convencer a los ingenuos de sus famosas causas, 
los irlandeses los confrontan con pruebas prácticas que desbaratan su disposición y anulan su resultado. No 
pasa tiempo sin que los irlandeses realicen acciones para quebrar el poder del gobierno inglés en Irlanda: 
colocan dinamita para destruir edificios, derribar puentes y paralizar las vías férreas, y matan a los hombres 
del gobierno. Se indignan por su opresión y buscan cualquier medio para liberarse de su control [...]. Así, 
mientras los ingleses buscan anexar tierras a sus dominios, otras tierras se separan de ellos. Sólo Dios sabe el 
resultado final.30

Al-‘Urwa al-wuṯqā se desarrolla en plena consolidación de la etapa colonial. Aunque las estrategias de invasión 
de Inglaterra y Francia comenzaron a hacerse visibles a principios del siglo XIX, su ejecución se fue haciendo de 
forma paulatina. Por tanto, condicionada por el momento de la historia en el que surge, al-‘Urwa al-wuṯqā será una 
especie de advertencia a esa umma de lo que está por venir: si no se formula una respuesta arabo-islámica común, 
la dominación extranjera será inevitable. Es decisiva dicha acción conjunta para liberar a los pueblos colonizados:

Esta es nuestra nación, una sola nación, y trabajar en su defensa contra los enemigos es el deber más importante 
de los deberes religiosos cuando ocurre una agresión [...]. Entonces, ¿por qué vemos a los extranjeros atacar 
las tierras islámicas, ofensiva tras ofensiva, Estado tras Estado, y los que se identifican con la fe están presentes 
en cada territorio, establecidos en cada región, ¿pero no sienten indignación por la religión ni se motivan a 
defenderla con fervor?31

En conclusión, la revista, en tanto que aparato político, propone, por un lado, las bases para consolidar una 
oposición firme que pudiera lograr la expulsión de la presencia extranjera; y, por otro, el asentamiento de un Estado 
viable de acuerdo con los principios islámicos.

4.	 La ocupación extranjera como herramienta política y doctrinal
La ocupación extranjera es uno de los temas que más cabida tiene en al-‘Urwa al-wuṯqā (especialmente en la segunda 
parte). Las páginas de al-‘Urwa al-wuṯqā albergan varios propósitos: a través del pilar indestructible que constituye 
el islam, se pretende forjar una resistencia islámica unitaria. Dicha resistencia islámica no solo abarcará el terreno 
ideológico, sino que también parece constituir una herramienta de movilización política para hacer frente a la 
amenaza colonial.

Mientras al-‘Urwa al-wuṯqā se gestaba como tribuna política en París, las principales potencias europeas iban 
invadiendo distintos territorios del mundo arabo-islámico, a la vez que formaban acuerdos para gestionar la 
repartición de estos territorios. Los fundadores de la revista eran plenamente conscientes del futuro que Europa 
estaba negociando para estas naciones, por lo que no dudaron en reflejarlo en su contenido. Aunque la revista intenta 
abordar un panorama general de las situaciones que provocaban el fenómeno colonial, el principal foco fue Inglaterra, 
por su rápida y bárbara estrategia en Oriente Medio:

Después de ocupar Egipto, la intención del gobierno inglés era hacer una intervención similar: reemplazar a 
las fuerzas nacionales por las inglesas y establecer un sultanato independiente en Sudán. En este sentido, se 
intentó complacer a los egipcios, alegando que esto era necesario para organizar sus asuntos y garantizar la 
paz entre ellos [...].
Esta es la consecuencia de la política del Estado inglés, que pisó tierra egipcia para sofocar los disturbios, pero 
no trajo más que una exasperación de los ánimos y un fuerte descontento. Después de este intento fallido y de 
su fracaso político, debería haber dejado el asunto en manos de sus verdaderos dueños, quienes son capaces 
de encontrar la solución para los musulmanes [...].32

Como podemos observar, las líneas anteriores se centran en desmantelar los oscuros planes coloniales, 
especialmente el del enemigo británico, el cual se expone como caso tras sus operaciones en Egipto y Sudán. La 
finalidad será crear conciencia en todos los musulmanes del mundo de que los planes que Inglaterra está llevando a 
cabo en estos territorios no son más que un preámbulo de su proyecto completo, por lo que es urgente que dejen de 
ver a los europeos como aliados y empiecen a buscar en la unión islámica el mecanismo para liberar a sus naciones. 
Desmantelar a Inglaterra y la ocupación que está planeando ejercer es vital para el propósito de la revista:

29 ‘Abduh y al-Afgānī, 233 ,العروة الوثقىى.
30 ‘Abduh y al-Afgānī, 219 ,العروة الوثقىى.
31 ‘Abduh y al-Afgānī, 159 ,العروة الوثقىى.
32 ‘Abduh y al-Afgānī, 183 ,العروة الوثقىى.



206 Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

Estas ambiciones, después de haber devorado un tercio del mundo y haber rodeado el planeta con conquistas 
y colonizaciones, siguen en constante expansión. Los gobernantes británicos tienen un apetito insaciable por 
conquistar los reinos del mundo; cada vez que digieren un trozo de una región, buscan otro.33

El colonialismo es un acontecimiento político innegable para las naciones arabo-islámicas. Sin embargo, al-‘Urwa 
al-wuṯqā se apoya en este evento histórico para dar fuerza a su ideología: si bien la acción política es crucial para 
los momentos que estos pueblos están atravesando, esto no deja de ser una oportunidad para, por fin, poder volver 
a reconstruir esa unidad y hegemonía características de los primeros siglos del islam y que tanto se anhelan en las 
páginas de la revista.

4.1. Personajes y figuras de poder extranjeras mencionadas en la revista 
Al-‘Urwa al-wuṯqā hace alusión directa a muchas figuras de poder y a sus decisiones y posturas frente a determinados 
acontecimientos. Este enfoque es relevante no solo por el análisis que hace la revista de situaciones cruciales en 
el panorama político de la época, sino también porque, como se ha mencionado, a través de sus páginas, al-‘Urwa 
al-wuṯqā constituye una constante advertencia para la población sobre los peligros que se avecinan. La revista se 
propone destapar la verdadera naturaleza de las figuras de poder extranjeras, quienes intervienen en las naciones 
ocupadas atendiendo únicamente a sus propios intereses, sin atender las necesidades de los pueblos. Además, estas 
figuras extranjeras, lejos de ser claros y transparentes, se mueven mediante artimañas y engaños para persuadir a la 
opinión pública. De esta forma, al señalar explícitamente a estas figuras, la revista busca alertar a la población para 
que deje de supeditarse a sus órdenes. Por otro lado, la revista también ensalza la valentía de figuras y pensadores 
extranjeros que, a pesar de que sus propias naciones se enriquecen mediante la colonización, se oponen a esta 
práctica y defiende la libertad de los pueblos oprimidos.

Las figuras inglesas, en su mayoría, serán retratadas como personajes autoritarios y deshonestos, cuya táctica 
será engañar a la población local y fingir un acercamiento que, en realidad, escondía una posterior sumisión de esta. 
Ejemplo de esto es la figura de Gordon Bāšā, un general británico con una notable carrera en Egipto y Sudán. Pese a 
que se mostró en contra del comercio de esclavos en sus años como gobernador de Egipto, su retorno a Jartum y su 
política de defensa británica le costaron la vida.34 La resistencia sudanesa al mando de Muḥammad Aḥmad (figura 
que abordaremos en el apartado 4.2 del presente estudio) vencieron a Gordon Bāšā:

Después de que el General Gordon se dedicara durante mucho tiempo a defender la libertad de los 
sudaneses y aprovechara esa causa para lograr su regreso como gobernador del Sudán, finalmente lo 
consiguió recientemente [...]. Fue enviado por su gobierno a una misión sudanesa, llegó a Jartum e inició 
sus actividades, contradiciendo su propia trayectoria al declarar la legalización de la venta de esclavos y 
anular el tratado de 1877-1879 [...]. Las declaraciones de su misión eran contradictorias: afirmaba ser el 
gobernador general de las regiones sudanesas por orden de su gobierno y del gobierno egipcio, al mismo 
tiempo que declaraba que el gobierno egipcio ya no tendría ninguna autoridad en la administración del 
Sudán y reconocía el liderazgo del Sheikh Muḥammad Aḥmad [...]. Estas fueron todas sus estrategias para 
ganarse los corazones de los sudaneses, pero pronto quedó claro lo débil que era su política para todos ellos, 
dado que ya conocían su carácter [...].35

Asimismo, como hemos mencionado, al-‘Urwa al-wuṯqā presenta un abanico heterogéneo de colaboradores. 
Estos contribuirán al desarrollo de la revista y, en muchos casos, expondrán su opinión sobre determinados temas. 
Para ejemplificarlo, tomaremos como referencia al británico Wilfred Scawen Blunt. Esta figura, a través de sus viajes 
a Oriente Medio, fue interesándose por la población musulmana que habitaba en las colonias inglesas.36 Poco a 
poco, su acercamiento a la comunidad se intensificó y, con ello, el conocimiento de Blunt sobre la situación política, 
económica y social de los musulmanes. Su investigación culmina con la publicación del libro The Future of Islam que, 
como alude su propio nombre, realiza una predicción del futuro de las naciones árabes, en el que se destaca un gran 
protagonismo del islam como posible actor político. Blunt toma de referencia las ideas de ‘Abduh y al-Afgānī para su 
obra, pero también contribuye a la sociedad de al-‘Urwa al-wuṯqā defendiendo la necesidad de renovación del islam 
para alcanzar el progreso y acercando la causa al pueblo británico:37

El señor Blunt, conocido por su amor hacia los musulmanes y su defensa de los egipcios, cuando vio la confusión 
y la gravedad de la situación egipcia para el gobierno británico y la dificultad de remediar el desorden que 
había surgido, reflexionó sobre una solución para el problema [...]: el gobierno británico debe acordar con 
las demás naciones hacer que Egipto sea independiente en su administración (con esto se refiere a que sus 
gobernantes sean egipcios y no de una nación extranjera) [...]. La administración del país debe estar en manos 
de un gobierno elegido por los propios habitantes.38

33 ‘Abduh y al-Afgānī, 427 ,العروة الوثقىى.
34	 William F. Butler, Charles George Gordon (South Yarra: Leopold Classic Library, 2015), 137-41.
35 ‘Abduh y al-Afgānī, 197 ,العروة الوثقىى.
36	 Michael D. Berdine, The accidental tourist, Wilfrid Scawen Blunt, Islamic reform and the British invasion of Egypt in 1882 (Londres: Routledge), 

13-15.
37	 Syed Munir Wasti, “Wilfred Scawen Blunt and his Ideas on the Future of Islam” Pakistan Perspectives 24(1) (2019) http://journal.psc.edu.

pk/index.php/pp/article/view/12/12. (Consultado el 12 de diciembre de 2024).
38 ‘Abduh y al-Afgānī, 277 ,العروة الوثقىى.

http://journal.psc.edu.pk/index.php/pp/article/view/12/12
http://journal.psc.edu.pk/index.php/pp/article/view/12/12


207Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

4.2. Personajes y figuras de poder egipcias mencionadas en la revista 
El carácter de al-‘Urwa al-wuṯqā como herramienta política hace que sea necesario incluir en su contenido las 
estrategias de los líderes locales y su gestión de la ocupación extranjera. En sus páginas, este apartado tendrá un 
doble propósito. Por un lado, critica a aquellos personajes que se han inclinado hacia las potencias colonizadoras 
y han abandonado a su propio pueblo. Por otro lado, destaca y elogia a quienes, desafiando la opresión, lideran la 
resistencia y defiende la soberanía de su pueblo. A través de este enfoque, la revista no solo expone las dinámicas 
de poder local bajo la ocupación, sino que también subraya la importancia de la lucha por la autodeterminación, 
ofreciendo a sus lectores un ejemplo de las dos posturas existentes, siempre instando a la rebelión contra las fuerzas 
extranjeras.

Mientras que los notables ingleses eran retratados como personajes maliciosos que actuaban desde el engaño, el 
coraje y la valentía de los líderes musulmanes es ampliamente plasmada. En especial, destaca el caso de Muḥammad 
Aḥmad, con más de noventa menciones a lo largo de los capítulos de la revista. Este líder religioso estaba en sintonía 
con las ideas de al-‘Urwa al-wuṯqā de purificar el islam (en tanto que civilización) y salvarlo de los devastadores 
planes europeos. Por este motivo, en la revista se le expone como un líder carismático comprometido con la causa 
de la umma y con un gran coraje frente a las amenazas. Muḥammad Aḥmad da forma a un movimiento unificado que 
traspasa las fronteras tribales y ofrece una gran resistencia al avance británico:

Nadie concebía que un hombre llamado Muḥammad Aḥmad estuviera apelando a una causa religiosa en las 
tierras altas de Sudán y que, después de tensar a los ingleses varias veces, moviera los corazones de los indios, 
despertara a los dormidos, enriqueciera las mentes de los desanimados, avivara sus aspiraciones y renovara 
sus esperanzas después de la desesperanza, y que su llamado se extendiera por toda la India.39

Quien abraza esta causa (la de Muḥammad Aḥmad) no se detiene ante nada y no se conforma con menos que 
difundir su llamado por todo el mundo y revivir los mandamientos divinos que su líder afirma representar, 
proclamándolos y protegiéndolos en los corazones de toda la humanidad.40

Su popularidad traspasó las fronteras sudanesas. El llamado de Muḥammad Aḥmad alcanzó territorios como la 
India, haciendo que sus habitantes despertaran y decidiesen seguir el camino de este líder:

El llamamiento de Muḥammad Aḥmad al-Sūdānī fue bien recibido en el corazón de los indios, por lo que su 
estatus aumentó considerablemente en dicha población. Los ingleses esperaban que fracasara, pero la idea 
se expandió entre los musulmanes de la India, ganando popularidad [...]. Algunos periódicos afirmaron que el 
temor de acceder al llamado de al-Sūdānī se unió al de un acercamiento de los rusos a las fronteras indias. Fue 
entonces cuando cundió el pánico.41

Muḥammad Aḥmad se erigió como Mahdī, prometiendo restaurar el islam y combatir a aquellos que lo profanaban. 
De este modo, se convertirá en uno de los principales enemigos de los ingleses, a los que dificultará su labor de 
expansión en el territorio sudanés. Además, consigue atraer la atención de numerosas tribus que se unirán a su 
lucha:42

Muḥammad Aḥmad aprovecha cualquier oportunidad para fortalecerse y validar su llamamiento en todas 
partes, moviliza ejércitos y avanza hacia Jartum (que actualmente está sitiada) listo para su célebre conquista.43

Este acontecimiento, sin duda, fortalece la creencia de los seguidores de Muḥammad Aḥmad en su llamado y 
respaldo divino, fortaleciendo la fe de los verdaderos creyentes en él y eliminando las dudas de los vacilantes 
en aceptar su llamado.44

También cabe destacar a un gran seguidor de Muḥammad Aḥmad: el jefe tribal ‘Uṯmān Daŷma, figura esencial a 
la hora de combatir la presencia extranjera en Sudán. ‘Uṯmān Daŷma protagonizó una gran rebelión contra el poder 
colonizador que parecía decisiva para la dirección del país:

Muḥammad Aḥmad no dejó de predicar, y ‘Uṯmān Daŷma no se desanimó por los sucesivos golpes. Los 
periódicos coincidieron en que instaba a la guerra religiosa, reuniendo a tribus dispersas para fortalecerlas 
y atacar a los ingleses por tercera vez. Los informantes confirmaron que Muḥammad Aḥmad había predicho 
previamente que sería derrotado dos veces antes de lograr la victoria final sobre los ingleses. Estas derrotas 
fortalecieron la creencia en él y unieron a la gente en torno a él: no hay poder ni fuerza sino en Dios.45

Es muy probable que (los ingleses) sintieran el poder de Muḥammad Aḥmad, la firmeza de ‘Uṯmān y la ferviente 
lealtad en los corazones de los musulmanes en esas regiones, lo que los incitó a retirarse [...]. Este evento, sin 
duda, fortalece la creencia de los seguidores de Muḥammad Aḥmad en su llamado divino, fortaleciendo la fe de 
sus verdaderos creyentes y eliminando las dudas de los que dudan en aceptar su llamado.46

39 ‘Abduh y al-Afgānī, 153 ,العروة الوثقىى.
40 ‘Abduh y al-Afgānī, 259 ,العروة الوثقىى.
41 ‘Abduh y al-Afgānī, 411 ,العروة الوثقىى.
42	 Richard Leslie Hill “Al-Mahdī. 19th century Sudanese religious Leader”. Encyclopaedia Britannica, https://www.britannica.com/biography/

al-Mahdi-Sudanese-religious-leader 
43 ‘Abduh y al-Afgānī, 223 ,العروة الوثقىى.
44 ‘Abduh y al-Afgānī, 251 ,العروة الوثقىى.
45 ‘Abduh y al-Afgānī, 201 ,العروة الوثقىى.
46 ‘Abduh y al-Afgānī, 251 ,العروة الوثقىى.

https://www.britannica.com/biography/al-Mahdi-Sudanese-religious-leader
https://www.britannica.com/biography/al-Mahdi-Sudanese-religious-leader


208 Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

Los jedives y notables egipcios también ocupan un destacado papel en la revista. Tanto Muḥammad ‘Abduh 
como Ŷamāl al-Dīn al-Afgānī se mostraron partidarios de la revuelta que protagonizó ‘Urabī Bāšā (1841-1911), 
la cual supuso el primer atisbo de nacionalismo egipcio en contra de la ocupación extranjera. ‘Urabī organizó un 
motín contra el jedive Tawfīq Bāšā (r. 1879-1892) que culminó en su nombramiento como ministro, desde donde 
pudo iniciar una serie de transformaciones en el gobierno. Sin embargo, la intervención británica culminó en 
1882 con una sofocación de la revuelta y ocupación definitiva del territorio que se prolongaría durante treinta 
años.47

En la propia revista se abarca la figura de este jedive y su tensa relación con las autoridades británicas. En un 
primer momento, Gran Bretaña simulará un acercamiento con las principales figuras de poder, no obstante, su 
verdadera intención será someterlos y utilizarlos como títeres para poder ejercer su poder:

Cuanto más se agravan las calamidades, los desastres y el desorden en Egipto, el gobierno británico acaricia 
la espalda de Tawfiq Bāšā y sus ministros con una suave mano (aunque con la suavidad de una serpiente) y se 
dirige a los ciudadanos con grandiosas promesas, diciéndoles: “No se preocupen, estamos con ustedes”. Todos 
los egipcios, desde Tawfiq Bāšā hasta sus ministros y el pueblo en general, exclaman: “Nuestro miedo son 
ustedes, y nuestra paz y tranquilidad llegará cuando se vayan y nos dejen en paz”.48

La población local, consciente de las pretensiones británicas, va percatándose de cómo Tawfiq Bāšā claudica ante 
Gran Bretaña y se limita a seguir lo que esta potencia le dictamina.49 Por tanto, los egipcios sienten recelo incluso de 
su propio jedive. En la revista se le insta (mediante el siguiente artículo) a que se posicione tajantemente, de forma 
que procure un buen futuro para la nación egipcia:

Los ingleses se apoyan en Tawfiq Bāšā para llevar a cabo sus movimientos en Egipto, utilizándolo como 
una herramienta para destruir su país y su reino. Le atribuyen todo el mal que ocurre, y se adjudican a sí 
mismos todo el bien ocasionado. Mientras tanto, desprecian su autoridad islámica y lo incitan a ignorar los 
principios religiosos. Tawfiq Bāšā se alinea con ellos, los apoya en sus objetivos y somete el país a su control 
con la autoridad nominal que le queda, aparentando ser devoto y cumplir con las oraciones. Si su interior 
es coherente con su apariencia externa y realmente sigue el islam, entonces debería renunciar al poder y 
dejar el reino a alguien que pueda salvarlo de su situación actual [...]. Si no hace esto, debería declarar su 
verdadera fe y luchar contra los ingleses con todas sus fuerzas, muriendo como mártir por su religión y su 
patria.50

El primer ministro, Riad Bāšā (1835-1911), ya se había mostrado firme con la imposición del protectorado inglés 
en Egipto, alegando que esto solo era una especie de cortina para poder aprovecharse del territorio y hacer crecer la 
riqueza de esta potencia, pero sin ningún tipo de beneficio para los propios egipcios:

No entiendo el término “Protectorado” ni sé lo que significa. No veo un punto intermedio entre dos opciones: o 
el país se anexiona al gobierno inglés, asumiendo su administración (total o parcial); o se permite a los egipcios 
gobernar su propio país con el control total de la administración. Cualquier otra opción es una locura.51

Los autores de la revista elogian las palabras anteriormente pronunciadas por el ministro. Tal y como se indica 
en las siguientes líneas, fueron los cimientos de un patriotismo y unión que se presentaba como la única vía para 
cumplir con el lema “Egipto para los egipcios” (emblema nacionalista que aparece en los números 50 y 60 de 
la revista). Con ello, la revista trata de instar al resto de figuras notables a velar por los intereses de su nación. 
En numerosas ocasiones se reclama que sea el poder egipcio quien se encargue de la total administración del 
gobierno, concretamente la figura de Ismā‘īl Bāšā (r. 1863-1879), al margen de cualquier influencia extranjera. 
Muchas páginas de al-‘Urwa al-wuṯqā se apoyan en la opinión de otros periódicos para dar veracidad a su 
argumento:

Uno de los editores de este periódico (al-bāl māl ŷāzīt) citó a Madame Novikov, amiga de Gladstone, diciendo: 
“la mejor manera de resolver la situación en Egipto y devolverlo a los egipcios es reinstalar a Ismā‘īl Bāšā”.52

La esperanza sobre esta figura se mantiene en las páginas de la revista: se sitúa a Ismail Bāšā como una figura 
capaz de enfrentarse al poder colonial y derrotarlo. De este modo, pese a que algunas figuras arabo-islámicas 
hayan caído en las garras del poder inglés, otras no cesarán sus intentos de devolver la tierra a sus verdaderos 
dueños:

Sabemos que Ismail Bāšā regresa a Egipto, y que no se contentará con reducir el poder inglés en el Valle del 
Nilo, sino que se esforzará por eliminar su influencia por completo. Posiblemente se extenderá a todas las 
tierras bajo dominio inglés, para lograr frustrar sus operaciones allí y derribar los pilares de su autoridad. 
Él sabe que el estado inglés es la causa de todos los males que han caído sobre el territorio (como algunas 
noticias han relatado).53

47	 Bernabé López García, El mundo arabo-islámico contemporáneo: una historia política (Madrid: Síntesis, 1997), 62-3.
48 ‘Abduh y al-Afgānī, 279 ,العروة الوثقىى.
49	 Afaf Lufti al-Sayyid Marsot, Historia de Egipto: de la conquista árabe al presente (Madrid: Akal, 2008), 72-3.
50 ‘Abduh y al-Afgānī, 425 ,العروة الوثقىى.
51 ‘Abduh y al-Afgānī, 303 ,العروة الوثقىى.
52 ‘Abduh y al-Afgānī, 319 ,العروة الوثقىى.
53 ‘Abduh y al-Afgānī, 473 ,العروة الوثقىى.



209Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

5.	 Conclusiones
El colonialismo europeo en el mundo arabo-islámico que se fragua en el siglo XIX fue un acontecimiento que marcó 
el futuro de estas naciones. Así, el pensamiento arabo-islámico también dio un giro en función de las circunstancias 
que se produjeron, inclinándose hacia la unión islámica y la revitalización cultural. A través de un estudio general 
de al-‘Urwa al-wuṯqā, hemos determinado las bases doctrinales, ideológicas y políticas sobre las cuales se inscribe 
esta revista, así como la conexión de la misma con el fenómeno colonial que se produce en la época y la respuesta 
que da a este acontecimiento. Asimismo, mediante nuestra traducción y el análisis de aquellos fragmentos que hacen 
referencia a la cuestión colonial, hemos esclarecido el papel de la revista: el factor político se mezcla con el ideológico 
para organizar una respuesta ante el fenómeno colonial en el territorio arabo-islámico. De este modo, el desarrollo 
de la investigación ha permitido alcanzar los objetivos propuestos, tanto en lo relativo al análisis político y doctrinal 
de la revista, como en la identificación de sus mecanismos de resistencia y su posicionamiento frente a figuras de 
poder concretas. Los hallazgos de este estudio sugieren que al-‘Urwa al-wuṯqā se muestra cómo ese lazo de unión 
entre todos los pueblos oprimidos, siendo el islam esa fuerza de unión capaz de hacer cambiar sus destinos. En otras 
palabras, la ideología de la revista va eminentemente ligada a una acción política en favor de las naciones arabo-
islámicas colonizadas. Otra de las cuestiones a las que este artículo ha prestado especial atención es la mención 
específica a determinadas figuras de poder y su actuación en determinados sucesos clave en el desarrollo de dicha 
etapa colonial, siendo al-‘Urwa al-wuṯqā un altavoz de denuncia de las pretensiones de determinados personajes y, a 
su vez, de elogio a la labor de otros.

Al-‘Urwa al-wuṯqā supone una herramienta de gran interés en los estudios arabo-islámicos. Aparte de ser 
precursora del concepto de «panislamismo», construye las bases para establecer un Estado islámico, que servirá 
de guía no solo para futuros pensadores, sino también para establecer el papel del islam en un Estado moderno. Sin 
embargo, la mayor innovación que presenta esta revista es la renovación de la religión: un islam libre de cualquier 
tergiversación, que pueda ser aplicable a cualquier sociedad. El estudio de al-‘Urwa al-wuṯqā es vital para comprender 
los movimientos de reforma islámica que le sucederán, siendo un claro antecedente del islam político que tendrá 
su auge en el siglo XX y marcará la forma de gobierno de numerosos países. Aunque el argumento de la revista 
propone un islam revolucionario que se inclina hacia una vertiente activista (germinada en la lucha de clases), estas 
corrientes reformistas posteriores lo han extrapolado según sus intereses. Es por eso que, como hemos apuntado 
anteriormente, es de gran importancia conocer el verdadero propósito de al-‘Urwa al-wuṯqā, así como rescatar la 
idea de renovación del islam que se propone en dicha revista.

Este estudio presenta un enfoque novedoso al situar a al-‘Urwa al-wuṯqā como una herramienta versátil para 
hacer frente a la opresión y las injusticias desde tres puntos de vista que se intercalan: el doctrinal, el ideológico y el 
político. Asimismo, también se trata de una investigación transversal que contextualiza la repercusión de la revista 
en relación con los acontecimientos históricos que están sucediendo. Si bien es un estudio innovador, ha contado 
con algunas limitaciones, como el manejo de una única edición completa (2017). A esto hay que sumar que, en esta 
edición, los diferentes números de la revista no contaban con una firma o sello del autor de cada uno, lo cual hubiese 
sido clave para identificar el pensamiento de cada colaborador. En conclusión, este estudio demuestra, a través de su 
análisis, la intención de al-‘Urwa al-wuṯqā: fusionar el factor doctrinal y político de la religión para poder hacer un 
llamamiento a todos los pueblos oprimidos en favor de su liberación de la dominación extranjera.

Bibliografía
‘Abduh, Muḥammad y al-Afgānī, Ŷamāl al-Dīn. “العروة الوثقى”. Hindawi (2017): 20-473.
Al-Sayyid Bakr, Abdel Jawad. “تحليل مضمون مقالات الجريدة )العروة الوثقى(. مجلة المسلم المعاصر” Almuslimalmuaser.
	 https://almuslimalmuaser.org/1995/08/02/%D8%AA%D8%AD%D9%84%D9%8A%D9%84-

%D9%85%D8%B6%D9%85%D9%88%D9%86-%D9%85%D9%82%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%
AA-%D8%AC%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D9%88%D8
%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82/%D8%A3%D8%A8%D8%AD%D8%A7%D8%AB/. 
(Consultado el 10 de diciembre de 2024).

Al-Sayyid Marsot, Afaf Lufti. Historia de Egipto: de la conquista árabe al presente. Madrid: Akal, 2008.
Al-Ṭanāḥī, Ṭ. (2013). مذكرات الإمام محمد عبدوه [Archive ORG].  https://archive.org/details/modhakkerat_abdo 
Amir, A. N., Abdi O. Shuriye and Ahmad F. Ismail. “Muhammad Abduh’s contributions to modernity”. Asian Journal 

Of Management Sciences and Education 1 (2012), http://www.ajmse.leena-luna.co.jp/AJMSEPDFs/Vol.1(1)/
AJMSE2012(1.1-07).pdf (Consultado el 17 de diciembre de 2024).

Bāšā al-Majzūmī, M. (2020). الأفغاني الدين  جمال  /https://archive.org/details/khatira_al-afgani .[Archive ORG] خاطرات 
KAAA_00/ 

Berdine, Michael D. The Accidental Tourist, Wilfrid Scawen Blunt, and the British Invasion of Egypt in 1882. Londres: 
Routledge (2013). 

Blunt, Wilfred Scawen. The future of Islam. Londres, Routledge, 2002.
Butler, William F. Charles George Gordon. South Yarra: Leopold Classic Library, 2015. 
Gómez García, Luz. Diccionario de islam e islamismo. Madrid: Trotta, 2009.
González Ferrín, Emilio. El modernismo de Muhammad Abduh. Madrid: Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, 2000. 
Hill, Richard Leslie. “Al-Mahdī. 19th century Sudanese religious Leader”. Encyclopaedia Britannica. https://www.

britannica.com/biography/al-Mahdi-Sudanese-religious-leader. (Consultado el 10 de diciembre de 2024). 
Idris Adam, Abba. “Islamic civilization in the face of modernity: The case of Jamal Al-Din al-Afghani and Muhammad 

Abduh”. Social Sciences Research ICSSR, 594-9 (2014), https://citeseerx.ist.psu.edu/document?repid=rep1&typ
e=pdf&doi=73b88309b8b70596346d7cbd75236d9f8ad0ef21. (Consultado el 10 de diciembre de 2024).

https://almuslimalmuaser.org/1995/08/02/%D8%AA%D8%AD%D9%84%D9%8A%D9%84-%D9%85%D8%B6%D9%85%D9%88%D9%86-%D9%85%D9%82%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AA-%D8%AC%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D9%88%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82/%D8%A3%D8%A8%D8%AD%D8%A7%D8%AB/
https://almuslimalmuaser.org/1995/08/02/%D8%AA%D8%AD%D9%84%D9%8A%D9%84-%D9%85%D8%B6%D9%85%D9%88%D9%86-%D9%85%D9%82%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AA-%D8%AC%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D9%88%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82/%D8%A3%D8%A8%D8%AD%D8%A7%D8%AB/
https://almuslimalmuaser.org/1995/08/02/%D8%AA%D8%AD%D9%84%D9%8A%D9%84-%D9%85%D8%B6%D9%85%D9%88%D9%86-%D9%85%D9%82%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AA-%D8%AC%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D9%88%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82/%D8%A3%D8%A8%D8%AD%D8%A7%D8%AB/
https://almuslimalmuaser.org/1995/08/02/%D8%AA%D8%AD%D9%84%D9%8A%D9%84-%D9%85%D8%B6%D9%85%D9%88%D9%86-%D9%85%D9%82%D8%A7%D9%84%D8%A7%D8%AA-%D8%AC%D8%B1%D9%8A%D8%AF%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D9%88%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82/%D8%A3%D8%A8%D8%AD%D8%A7%D8%AB/
https://archive.org/details/modhakkerat_abdo
http://www.ajmse.leena-luna.co.jp/AJMSEPDFs/Vol.1(1)/AJMSE2012(1.1-07).pdf
http://www.ajmse.leena-luna.co.jp/AJMSEPDFs/Vol.1(1)/AJMSE2012(1.1-07).pdf
https://archive.org/details/khatira_al-afgani/KAAA_00/
https://archive.org/details/khatira_al-afgani/KAAA_00/
https://www.britannica.com/biography/al-Mahdi-Sudanese-religious-leader
https://www.britannica.com/biography/al-Mahdi-Sudanese-religious-leader
https://citeseerx.ist.psu.edu/document?repid=rep1&type=pdf&doi=73b88309b8b70596346d7cbd75236d9f8ad0ef21.(Consultado
https://citeseerx.ist.psu.edu/document?repid=rep1&type=pdf&doi=73b88309b8b70596346d7cbd75236d9f8ad0ef21.(Consultado


210 Santana Martín, M. Anaquel estud. árabes 36(2), 2025, 199-210

Keddie, Nikki. An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal ad-Din «al-Afghani». 
California: University of California Press, 1983.

Keddie, Nikki. Sayyid Jamāl Ad-Dīn «Al-Afghānī»: A Political Biography. California: University of California, 1972.
Kohn, Margaret. “Afghānī on Empire, Islam, and Civilization”. Political Theory 37/3 (2009), https://www.jstor.org/

stable/25655487. (Consultado el 9 de diciembre de 2024).
López García, Bernabé. El mundo arabo-islámico contemporáneo: una historia política. Madrid: Síntesis, 1997.
Madan, Ḥasan. “الهند عبر  الوثقى  .Ṣaḥīfa al-Jalīŷ. https://web.archive.org/web/20170501122737/http://www .”العروة 

alkhaleej.ae/studiesandopinions/page/3f1e120f-f5db-417f-b9ab-3b798a609b1c (Consultado el 6 de febrero 
de 2025).

Matthee, Rudi. “Jamal al-Din al-Afghani and the Egyptian National Debate”. Middle East Studies 21/2 (1989), https://
www.jstor.org/stable/163072?seq=2. (Consultado el 9 de diciembre de 2024).

Mohammad Tariq, Malik. “Jamal Ad-Din Afghani: A Pioneer of Islamic Modernism”. The Dialogue 6/4 (2011), 
https://qurtuba.edu.pk/thedialogue/The%20Dialogue/6_4/Dialogue_October_December2011_340-354.pdf. 
(Consultado el 9 de diciembre de 2024).

Mohamed Sanusi, Sanusi. “علل الأكة... كيف عالجتها العروة الوثقى؟”. Islamonline. https://islamonline.net/%D8%B9%D9%9
0%D9%84%D9%8E%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%85%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9
%D8%B1%D9%88%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82%D9%89/. (Consultado el 6 de 
febrero de 2025).

Munir Wasti, Syed. “Wilfred Scawen Blunt and his Ideas on the Future of Islam”. Pakistan Perspectives 24/1 
(2019), http://journal.psc.edu.pk/index.php/pp/article/view/12/12. (Consultado el 11 de diciembre de 2024).

Pacheco Paniagua, Juan Antonio. El pensamiento árabe contemporáneo: rupturas, dilemas, esperanzas. Sevilla: 
Mergablum, 1999.

Peñas Mora, Julián. “Pasado y presente del panislamismo”. Boletín de información 245 (1996). https://publicaciones.
defensa.gob.es/media/downloadable/files/links/b/o/boletin_ceseden_245.pd.f (Consultado el 6 de febrero de 
2025).

Ramadan, Tariq. El reformismo musulmán: desde sus orígenes hasta los Hermanos Musulmanes. Barcelona: Bellaterra, 
2000.

Rogan, Eugène. Los árabes: del Imperio otomano a la actualidad. Barcelona: Crítica, 2010.
Sedgwick, Mark. Muhammad Abduh. Londres: Oneworld Publications, 2009.
Voll, John. “The Sudanese Mahdī. Frontier Fundamentalist”. International Journal of Middle East Studies 10/2 (1979), 

https://www.jstor.org/stable/162124. (Consultado el 10 de diciembre de 2024).

https://www.jstor.org/stable/25655487
https://www.jstor.org/stable/25655487
https://web.archive.org/web/20170501122737/http://www.alkhaleej.ae/studiesandopinions/page/3f1e120f-f5db-417f-b9ab-3b798a609b1c
https://web.archive.org/web/20170501122737/http://www.alkhaleej.ae/studiesandopinions/page/3f1e120f-f5db-417f-b9ab-3b798a609b1c
https://www.jstor.org/stable/163072?seq=2
https://www.jstor.org/stable/163072?seq=2
https://qurtuba.edu.pk/thedialogue/The Dialogue/6_4/Dialogue_October_December2011_340-354.pdf
https://islamonline.net/%D8%B9%D9%90%D9%84%D9%8E%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%85%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D9%88%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82%D9%89/
https://islamonline.net/%D8%B9%D9%90%D9%84%D9%8E%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%85%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D9%88%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82%D9%89/
https://islamonline.net/%D8%B9%D9%90%D9%84%D9%8E%D9%84-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D9%85%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D9%88%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%88%D8%AB%D9%82%D9%89/
http://journal.psc.edu.pk/index.php/pp/article/view/12/12
https://publicaciones.defensa.gob.es/media/downloadable/files/links/b/o/boletin_ceseden_245.pd.f
https://publicaciones.defensa.gob.es/media/downloadable/files/links/b/o/boletin_ceseden_245.pd.f
https://www.jstor.org/stable/162124



