# El mapa del *Ḥaram al-Šarīf* de Jerusalén en la obra de Ibn al-Ṣabbāḥ (s. XV)': traducción, estudio e implicaciones

The map of the *Ḥaram al-Šarīf* from Jerusalem in the work of Ibn al-Ṣabbāḥ (15<sup>th</sup> century): translation, study and their implications

Antonio CONSTÁN NAVA
Doctorando Universidad de Alicante - AECID
antonioconstan@hotmail.es

Recibido: octubre 2012 Aceptado: abril 2013

### RESUMEN

Las ilustraciones contenidas en la *riḥla ḥiŷāzīya* atribuida a Ibn al-Ṣabbāḥ son una prueba testimonial del paso de un mudéjar (ss. XV-XVI) por los lugares que cita en el transcurso de su peregrinación a La Meca y los santos lugares del Islam. El presente artículo da a conocer los detalles de uno de los mapas en los que el autor representa el *Ḥaram al-Ṣarīf* de Jerusalén, con la mezquita *al-Aqṣā* y la Cúpula de la Roca. Este plano, al igual que el resto de ilustraciones incluidas en la obra, sirve de esquema gráfico aclaratorio a la propia narración del texto y está explicado mediante una lengua *fusḥa* Ilena de dialectalismos andalusíes.

**Palabras clave**: Ibn al-Şabbāḥ, mudéjares, *Riḥla*, literatura de viaje, peregrinación, ilustraciones y mapas, *Haram al-Šarīf* de Jerusalén, mezquita *al-Aqṣā*, siglos XV y XVI.

### **ABSTRACT**

The illustrations contained in the *riḥla ḥiŷāzīya* already attributed to Ibn al-Ṣabbāḥ are a testimony of the travel of this mudejar, who lived in the fifteenth century and early sixteenth century, around the places cited in the images during his pilgrimage to Mecca and other holy places of Islam. This article gives details of one of the maps that represent the *Ḥaram al-Šarīf* of Jerusalem, with the mosque *al-Aqṣā* and the Dome of the Rock. A map, like the other illustrations in the work, serves as explanatory complement to the self narrative and it is detailed using a *fusḥa* Arabic language full of andalusian dialectalism.

**Keywords**: Ibn al-Ṣabbāḥ, the Mudejars, Rihla, travel litterature, pilgrimage, pictures and maps,  $Haram\ al-Šar\bar{\imath}f$  from Jerusalén, mosque  $al-Aqs\bar{a}$  from Jerusalem,  $15^{th}$  and  $16^{th}$  centuries.

**SUMARIO**: I. Introducción, II. La ilustración sobre el *Ḥaram al-Šarīf* de Jerusalén, III. Características del mapa esquemático, IV. Valoración del mapa.

¹ Este artículo se enmarca dentro de las investigaciones y estudios realizados gracias a la beca "AEC-AECID para Españoles para Estudios de Postgrado, Doctorado e Investigación en Universidades y Centros Superiores Extranjeros de Reconocido Prestigio en países de Ayuda Oficial al Desarrollo", programa I.A. de la convocatoria 2011-2012, para la realización de la Tesis Doctoral «Estudio y traducción al español de la obra "Minšāb al-ajbār wa tadkirat al-ajyār" de Ibn al-Ṣabbāḥ, siglo XV», desarrollada en la Biblioteca Nacional de Túnez entre el 1 de octubre de 2011 y el 30 de septiembre de 2013.

## I. INTRODUCCIÓN

Desde hace unos años, el profesor Ŷuma'a Šayja y, más tarde, los profesores Francisco Franco-Sánchez y Muḥammad Ben Šarīfa, han ido dando a conocer a través de varios trabajos² la existencia de un manuscrito atribuido a 'Abd Allāh Ibn al-Ṣabbāḥ al-Aṣbaḥī al-Andalusī. Un andalusí que vivió en Almería, que probablemente terminó sus días exiliado en Túnez, a finales del s. XV o principios del s. XVI³. Escribió (o dictó) su *riḥla* bajo el estatuto de mudéjar, aunque la mayor parte de su vida fue únicamente un musulmán andalusí que en el momento de realizar su viaje no vivía todavía bajo gobierno cristiano, es decir, vivía dentro de los límites de la *dār al-islām*.

Si bien se le ha atribuido un origen en Almería, también es cierto que a lo largo de la obra menciona y da muchos ejemplos de Xátiva (Valencia), detalle que a Ben Šarīfa le hace suponer que vivió parte de su vida en esta ciudad<sup>4</sup>. No se tienen demasiados datos acerca de este autor, tan solo aquellos que él mismo da sobre su

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ŠAYJA, Ŷuma'a, "Aspects religieux du récit de voyage de Abd Allah Ibn al-Sabbah", Actas del II Simposio Internacional de Estudios Moriscos. Las prácticas de los moriscos andaluces (1492-1609), Zaghouan (Túnez), ed. CEROMDI, 1989; id., « Aspects religieux du récit de voyage de Abd Allah Ibn al-Sabbah», Actes de IVe. Congrés International d'Etudes Morisques, Métiers, vie religieuse et problématiques d'histoire Morisque, Zaghouan, ed. CEROMDI, 1990; ŠAYJA, Ŷuma'a, "Mamlaka Banī 1-Ahmar mīn jilāl "Minšāb al-ajbār wa-tadkirat al-ajyār" li-cAbd Allāh Ibn Aṣ-Ṣabbāḥ Al-Asbāhī", Sharq al-Andalus. Estudios Árabes. Homenaje a María Jesús Rubiera Mata, n.º 10-11 براسات اندلسية و«نمادج من الثراث الموريسكي المكتوب» وجمعة شيخة و1993-305, Alicante, 1994, pp. 291-305 43, Tunis, pp. 7-20; y su último trabajo, reelaboración de uno anterior publicado en la revista *Dirasat* "بعض المظاهر الدينية في رحلة الاندلسي عبد الله بن الصباح إلى المشرق"، Andalusiyya, pp. 36-44, ŠAYJA, Ŷuma'a, Túnez, 2011, pp. 67-100; FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, "Los mudéjares según la rihla de Ibn as-Şabbāḥ (m. después 895/1490)", Sharq Al-Andalus, 12 (1995), p. 386-389; FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, "El reino nazarí de Granada según un viajero mudéjar almeriense: Ibn as-Sabbāh (m. después 895/1490)", Sharq Al-Andalus, 13, Alicante, Universidad de Alicante, 1996, p. 203. Hasta el momento, solo existen dos ediciones del original : la primera de ellas, de BEN ŠARĪFA, Muḥammad, بر بالمجيد بالمجيد بالمجيد بالمجيد الله بالمجيد و النظر بالمجيد الله بالمجيد بالمجيد و المخيار و تذكرة الأخيار و تذكرة الأخيار، ed. ár. Ŷumaʿa ŠAYJA, Tunis, 2011.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lugar en el que probablemente terminaría sus días. Así, su estatus personal pasó, primero, por ser un andalusí antes de la conquista de Almería por los cristianos en 1489, momento en el que vivió unos años bajo el estatuto de mudéjar para, finalmente, exiliarse a Túnez y acabar allí sus días como musulmán andalusí.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> BEN ŠARĪFA, Muḥammad, *op. cit.*, p. 188. Para Ŷumaʿa Šayja no está claro que esto sea así, ya que, cuando el autor hace gala de su origen, lo hace situándose en Al-Ándalus en general, patria de sus padres y antepasados (*cfr. پسبة الأخبار و تذكرة الأخيار*، الحاج عبد الله بن الصبّاح الأندلسي ed. Ŷumaʿa ŠAYJA, Tunis, 2011, p. ث) y las veces que nombra Xátiva lo hace como referencia a un producto que podía adquirirse allí. Por otro lado, en algún momento de su edición, Ben Šarīfa lanza la hipótesis de que el autor podría ser originario de Orán, pero nuevamente el profesor Šayja desmiente esta hipótesis aludiendo a que, cuando Ibn al-Ṣabbāḥ nombra esta ciudad en su obra –y, por consiguiente, la larga estancia en ella que hace al marroquí lanzar su hipótesis–, esto sucedió así porque le pilló una larga enfermedad al regreso de su viaje y tuvo que instalarse forzosamente en Orán (*cfr.* الأندلسي الحابة عبد الله بن الصبّاح , *p. cit.*, p. ح).

persona y de su *niṣba⁵* en la obra que se le atribuye, *Ansāb al-ajbār wa taḏkirat al-ajyār⁵*. Al respecto del título de su obra, existen tres propuestas. La primera de ellas, fue la propuesta por Ŷumaʿa Šayja, *Minsāb al-ajbār wa taḍkirat al-ajyār*, título que, en la edición que acaba de publicar corrige por *Nisbatu al-ajbār wa taḍkirat al-ajyār⁵*. Por otro lado, está la conclusión del marroquí Muḥammad Ben Šarīfa en su edición: *Ansāb al-ajbār wa taḍkirat al-ajyār*, que será la propuesta de título que se mantenga en este estudio debido a que el propio autor se refiere a su obra de esta manera a lo largo de su narración:

En nuestra relación de viaje que, una vez escrita, recibió el título de *Genealogía de las historias y recuerdo de los virtuosos*<sup>9</sup>

Esta obra debe situarse dentro del género literario árabe denominado *riḥla* o relato de viaje. Es, concretamente, una *riḥla ḥiŷāzīyya*, es decir, una narración en la que se plasma el viaje a los Santos Lugares del Islam con motivo de la realización de la preceptiva peregrinación<sup>10</sup>. Este género nació dentro del Islam tradicional en paralelo a la idea de *riḥla fī ṭalab al-'ilm*<sup>11</sup>, es decir, un viaje que se lleva a cabo con

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> CONSTÁN NAVA, Antonio, «Ficción cultural y política al servicio de la resistencia cultural mudéjar: La obra de Ibn aṣ-Ṣabbāḥ (s. XV)», Actas del VIII Seminario de Cultura Escrita y Visual 'Josepa Arball Juan'. Islam y cristiandad. Contactos y conflictos en el Mediterráneo medieval 2011, Girona, ed. Universidad de Girona, 2012 (en prensa); FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, «El reino nazarí de Granada según un viajero mudéjar almeriense: Ibn aṣ-Ṣabbāḥ (M. después 895/1490)», Sharq Al-Andalus, 13 (1996), p. 203. Cfr. جمعة شيخة ", جمعة شين الصناح", Actes du IV Symposium International d'Études Morisque sur: Métiers. Vie religieuse et problematiques d'histoire morisque, Zaghouan, ed. Centre d'Études et de Recherches Ottomanes, Morisques, de Documentation et d'Information, 1990, p. 40; BEN ŠARĪFA, Muḥammad, op. cit., pp. 21, 22, 56, 57 y 58; Ibn al-Ṣabbāḥ no aparece mencionado en ninguno de los repertorios biográficos conocidos, cfr. FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, «Los mudéjares según la rihla...», op. cit., p. 376.

<sup>6 &</sup>quot;Engarce de noticias y recuerdo de los mejores [seres]" (cfr. FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, «Ibn al-Ṣabbāḥ, Abū 'Abd Allāh», Biblioteca de Al-Andalus: de Ibn Sa 'āda a Ibn Wuhayb, Almería, 2007 p. 27)

آرد الله بن الصبّاح الأندلسي، op. cit., p. ج. en la que detalla sus argumentos para la defensa de su propuesta.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Todos los textos árabes están escritos y transcritos tal y como lo están en el manuscrito original de la BNT: IBN AL-ŞABBĀḤ, منساب الأخبار و التذكرة الأخيار, Ms. BNT 2295, f. 39r.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Para saber más acerca del concepto de 'saber genealógico', vid. TOUATI, Houari, *Islam et voyage au Moyen Âge*, Paris, Éditions du Seuil, 2000 p. 39-56.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Una *rihla* toma el adjetivo de *hiŷāzīyya* cuando en ella se narra o incluye como tema fundamental del viaje la realización del *haŷŷ*. Sobre la peregrinación, *cfr*. PAREJA, F. M., *Islamología*, Madrid, 1952-54; GUELLOUT, E., FRIKHA, E. A., ARKOUN, M. M., *Pèlegrinage à la Mecque*, Túnez, ed. Sud Edition, 1977; KAIDI, H., *La Mecque et Médine aujord'hui*, Paris, 1980; MOHAMMAD MORTADA, Marwan, *Le pèlegrinage et l'umra (Al-Hadj wal-'Umrah). Notions et déroulement*, Beyrouth, ed. Dar al-Kotob al-Ilmiyah, 2008; ARKOUN, M. M., *Pélegrinage à la Mecque*, Paris, Sud Editions, 1977.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> NETTON, I. R., "Riḥla", *El*<sup>2</sup>, vol. VIII, Leiden, ed. Brill, 1993, pp. 545-546, especialmente p. 546. Para saber más acerca de cómo se generó en los primeros tiempos del Islam el concepto de viaje o *riḥla fī* 

el objetivo de hacer acopio de sabiduría o aprendizaje de las ciencias  $^{12}$  y cuyo pretexto principal es la realización del  $ha\hat{y}\hat{y}$  o peregrinación a las ciudades sagradas del Islam. Los más conocidos representantes de este género son Ibn Ŷubayr (1145-1217) e Ibn Battūta (1304-1368/77)  $^{13}$ .

Fue un tipo de obras literarias escritas en la Edad Media, sobre todo en Al-Ándalus y en el Magreb<sup>14</sup>, es decir, en el occidente musulmán, región de nacimiento del género. Será Abū Ḥāmid de Granada en el s. XII con su obra *Tuḥfat al-albāb* (Regalo de corazones)<sup>15</sup>, uno de los primeros escritores de *riḥlas*, aunque la aparición de este género en Al-Ándalus suele fecharse en tiempos de Abū Bakr b. al-'Arabī y su

talab al-'ilm, y terminó desarrollándose hasta asentarse como una de las acciones más importantes para la transmisión de conocimientos dentro de la cultura árabe islámica, vid. TOUATI, Houari, op. cit., pp. 25-34.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> TOUATI, Houari, op. cit., pp. 36-37.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> IBN ŶUBAYR, *Tadkira bi l-ajbār 'an ittifāqāt al-asfār/asdad*, trad. esp. de Felipe MAÍLLO SALGADO (introd. trad. esp., notas): *Ibn Ŷubayr. A través del Oriente. El siglo XII ante los ojos*, Barcelona, ed. del Serbal, 1988, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> EPALZA, Míkel de, «Dos textos moriscos bilingües (árabe y castellano) de viajes a Oriente (1395 y 1407-1412)», Hesperis-Tamuda, vol. XX-XXI, 1982-1983, pp. 25-112. Para una bibliografía al uso sobre rihlas, cfr. SÁNCHEZ CANTÓN, F. J., «Viajeros españoles en Oriente», Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, IV, Madrid, 1956, p. 1-45; BECKINGHA, C. F., «The Rihla: fact or fiction?», Golden roads: migration, pilgrimage and travel in mediaeval and moderm Islam, Richmond, 1993, pp. 86-94; Rihla de t-Tiyani, Trad. al francés Alphonse ROUSSEAU, "Voyage du Scheik t-Tidjani dans la Régence de Tunis Pendant les Anées 706, 707 et 708 de l' Hégire (1306 – 1307)", Journal Asiatique, 4.ª Série, Tomo XX, 1852, edición de 'Abdalllah AL-TIŶANĪ, Taqvid al-Rihla, (ed) H. H. ABDUL-WAHAB, Túnez, 1958; DUBLER, C. E., Abu Hamid el Granadino y su relación de viajes por tierras euroasiáticas, Madrid, 1953; MAKKI, M., «Ensayo sobre las aportaciones orientales en la España musulmana», Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, XI-XII, Madrid, 1963-64, p. 7-140; RIBERA, J., Disertaciones y opúsculos, Madrid, 1928; EPALZA FERRER, M. de; PETIT, R., Études sur les moriscos andalous en Tunisie, Madrid, 1974; IBN BAŢŢŪŢA, Tuḥſat an-nuzzār fī garā'ib al-amṣār wa-l-'aŷā'ib al-asfār o Nuzhat al-anzār fī 'aŷā'ib al-amṣār wa-l-aqṭār, trad. esp. de Serafin FANJUL; Federico ARBÓS (est. intr., trad. esp.): Ibn Battūta. A través del Islam, Madrid, ed. Editora Nacional, 1981, 796 pp. Reedición con nueva introducción y la traducción revisada: Serafín FANJUL; Federico ARBÓS (est. intr., trad. esp.): A través del islam. Ibn Battuta, Madrid, ed. Alianza, 2005- 2010; HADJ-SADOK, Muhammad, « Le genre "Riḥla" », Bulletin d'Études Arabes, Argel, nº 40, anné 8, 1948, pp. 195-206; BLACHERE, Régis; DARMAUN, Henri (est., ed. parc. ár.), Extraits des principaux géographes arabes du Moyen Age, París, ed. Librairie C. Klincksieck, 1957 (2ª ed.); LENKER, Michel Karl, The importance of the Rihla for the islamization of Spain, Pennsylvania, ed. University of Pennsylvania, 1982; ABŪ SA'D, Ahmad, Adab ar-riḥla 'inda al- 'arab, Beirut, ed. Dār aš-Šarq al-Ŷadīd, 1961; KOWALSKA, Maria, «From facts to literary fiction. Medieval arabic travel literature», Quaderni di Studi Arabi. Atti del XIII Congresso dell'Union Européenne d'Arabisants et d'Islamisants (Venezia 29 settembre - 4 ottobre 1986), Venecia, ed. Università degli Studi di Venezia, nº 5-6, 1987-1988, pp. 397-403; M'GHIRBI, Salah, Les voyageurs de l'occident musulman du XIIe. au XIVe. siècles, Túnez, ed. Université Tunis I (Publications de la Faculté des Lettres, Manouba), 1996; FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, «Los mudéjares según...», op. cit., p. 386-389; MARÍN GUZMÁN, Roberto, «Al-rihla. El viaje científico en el islam y sus implicaciones culturales», Reflexiones, 89 (2010), pp. 125-145.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Apunta Manuela Marín un ejemplo ya en el s. X de referencia escrita de una *riḥla ḥiŷāzīya* (*cfr.* MARÍN, Manuela, «*Riḥla* y biografias de Ibn al-Qallās (m. 337/948)», *Homenaje al Profesor Fórneas Besteiro*, Granada, ed. Universidad de Granada, 1995, pp. 581-591).

obra (m. 1148)<sup>16</sup>. Pero es el valenciano Ibn Ŷubayr el autor a quien se ha considerado como el verdadero fundador de este género de viajes<sup>17</sup>. La base sobre la que se asentará el estilo y formas que adquirirán las *rihlas* literario-religiosas se desarrollará durante los siglos precedentes a su aparición<sup>18</sup>. Es un relato de viaje, o relación de viaje, realizada por el peregrino devoto "cuyo valor e interés, en rigor, radica más en su naturaleza de documento histórico que en la de ser específicamente manifestación de un género literario"<sup>19</sup>. Un gran número de viajeros así como sabios de épocas posteriores se valieron de este tipo de relatos, ya fuese utilizándolos como guías meramente geográficas, de historia<sup>20</sup> o, en el caso de *Ansāb al-ajbār wa tadkirat al-ajyār*, como una guía espiritual o manual de comportamiento religioso destinado a los mudéjares. En este occidente musulmán cuna del género es, por tanto, en el que hay que incluir a al-Ṣabbāḥ (finales del s. XV, principios del s. XVI): es un mudéjar almeriense al que hay que situar a mitad de camino entre los autores de *riḥlas* del s. XIV y los que retomaron este género a finales del s. XVI<sup>21</sup>.

Con su *riḥla*, Ibn al-Ṣabbāḥ tratará —entre otras cosas— de reforzar los valores patrióticos y religiosos de sus correligionarios mudéjares "en particulier parce qu'ils affrontaient un danger multiple qui menaçait de déraciner leurs assises civilisationelles sur le plan matériel et moral"<sup>22</sup>. En ella se encuentra un resumen de la historia de Al-Ándalus—la que el autor conoce—, así como las características y las costumbres de los habitantes de la península en tiempos de Ibn al-Ṣabbāḥ. Como él mismo dice:

"Es este un libro compendio de la historia de Al-Ándalus y de lo que en ella se encuentra: las características, las costumbres, el cambio de valor en el oro, la plata, el dinero, las medidas, los pesos, los precios, las clases y sus formas de vida, sus relaciones comerciales, las maneras de vestir de los hombres y las mujeres, los climas del país y la lengua hablada por ellos"<sup>24</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> MARÍN, Manuela, «Viajeros magrebíes en Egipto: una mirada conflictiva», *Entre Oriente y Occidente. Ciudades y viajeros en la Edad Media*, Granada, Universidad de Granada, 2005, p. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> IBN BATŢŪŢA, op. cit., pp. 32

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> *Ibidem*, pp. 30-31.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> IBN ŶŪBAIR, *op. cit.*, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> DYAKOV, Nikolay N., «Al-Andalus y el Iraq: viajes e intercambios culturales durante los siglos X-XIII», *Entre Oriente y Occidente. Ciudades y viajeros en la Edad Media*, Granada, Universidad de Granada, 2005, pp. 213-214.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> IBN ŶUBAIR, *op. cit.*, p. 20, donde F. Maíllo mantiene que no habrá autores desde los autores del s. XIV, como At-Tiŷānī, Ibn Baṭṭūṭa y Abū l-Baqā' Jālid Al-'Abdarī, hasta el s. XVI, cuando este género vuelva a aparecer de la mano de dos magrebíes, At-Tamgrūtī y Al-Magqarī.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> ŠAYJA, Ŷuma'a,... عض المظاهر الدينية في رحلة , op. cit., pp. 40-41.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Ms. BNT, 2295, f. 3. En la transcripción he mantenido la fidelidad al texto original.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> CONSTÁN NAVA, Antonio, «Ficción cultural y política...", op. cit.

Su *riḥla* servirá no solo como manual de comportamiento sino como guía de viajes para facilitar a los peregrinos la realización del precepto de la peregrinación, la prueba de sus vidas<sup>25</sup>. Su viaje comienza en Almería, dirigiéndose en primer lugar hacia Granada. Desde allí, pasa a Ceuta y prosigue su viaje hacia Marraquech, Fez, Tremecén, Orán y Argel, para continuar hacia el este, pasando por Túnez, Trípoli de Libia, Alejandría y El Cairo. Encamina sus pasos hacia La Meca, Medina y Jerusalén, para proseguir su viaje hacia Siria (بلاد الشام), pasando por Turquía, Persia e Iraq<sup>26</sup>.

# II. LA ILUSTRACIÓN SOBRE EL *ḤARAM AL-ŠARĪF* DE JERUSALÉN

La ilustración responde al *noble y sagrado recinto* o el *Ḥaram al-Śarīf*, uno de los lugares sagrados más importantes dentro de los tres monoteísmos nacidos en Oriente Próximo: el Judaísmo, el Cristianismo y el Islam. Según el Judaísmo, situada en el monte Moria, fue en esta explanada desde donde Yahvé cogió el polvo del que creó al primer hombre, Adam, y desde donde la Tierra se expandió tras su creación y adquirió sus actuales características. Es, además, el lugar donde la tradición de los tres monoteísmos sitúa la obligación a Abraham de sacrificar a su hijo Isaac, y el emplazamiento del primer templo, mandado erigir en tiempos del hijo de David, Salomón (s. X a.C.), destruido por Nabucodonosor II (s. VI a.C.) y, además, del segundo templo construido por Zorobabel unos años más tarde, hasta que en el año 70 d.C., el ejército romano a las órdenes de Tito lo volviera a destruir totalmente con la sola excepción del muro occidental, que actualmente se conoce como Muro de las Lamentaciones.

Dentro de este recinto se encuentra la Cúpula de la Roca, edificio en ocasiones designado erróneamente como Mezquita de 'Umar. Terminada de construir en 691-92 por el califa omeya 'Abd al-Malik (685-705)<sup>27</sup>, es el monumento conservado completo más antiguo de la arquitectura islámica y, probablemente, la primera obra de arte consciente de la civilización islámica<sup>28</sup>, salvo algunas mezquitas antiguas, hoy perdidas<sup>29</sup>. Más tarde, el mismo califa, o su sucesor Al-Walīd (705-715), edifica la Mezquita de *al-Aqṣā* en la misma explanada del *Ḥaram al-Šarīf*, en la parte norte del recinto. Como se apuntó anteriormente<sup>30</sup>, las explicaciones sobre la construcción de este edificio son varias, pero la más aceptada por la comunidad musulmana es la

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, «Ibn al-Ṣabbāḥ...», op. cit., p. 18. Cfr. Houari TOUATI, Op. cit., p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, «Ibn al-Ṣabbāḥ,...», op. cit., p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> ETTINGHAUSEN, Richard y GRABAR, Oleg, *Arte y arquitectura del Islam (650-1250)*, Madrid, ed. Cátedra, 1987, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> GRABAR, Oleg, *La formación del Arte Islámico*, Madrid, ed. Cátedra, 1990, p. 63, y GRABAR, Oleg, "Kubbat al-şakhra", *El*<sup>2ed</sup>, vol. V, Leiden, ed. Brill, 1986, pp. 297-299, especialmente p. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Los propósitos y causas primeras que motivaron la construcción de la Cúpula de la Roca, *vid*. GRABAR, Oleg, *Ibid*, y otro trabajo anterior del mismo autor: GRABAR, Oleg, «The Umayyad Dome of the Rock Jerusalem», *Ars Orientalis*, Vol. 3 (1959), ed. University of Michigan, pp. 33-62.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Supra nota 29.

que explica su construcción basada en la interpretación de una azora coránica (17:1) y que relaciona el viaje nocturno ( $isr\bar{a}$ ') con la ascensión del profeta (mi' $ra\hat{y}$ ), en el que el  $mas\hat{y}\bar{\imath}d$  al- $Aq\bar{\imath}a$  sería Jerusalén, lugar del que ascendería Mahoma a los cielos a lomos de su caballo  $Bur\bar{a}q^{31}$ .

El mapa relativo a la mezquita *al-Aqṣā* y la Cúpula de la Roca de Jerusalén no difiere en gran manera de los mapas que contiene la obra en cuanto a organización del espacio representado y la manera de abordar los datos que en la ilustración ha querido plasmar su autor. La presente representación es la última de las cinco ilustraciones contenidas en el *Ansāb al-ajbār wa tadkirat al-ajyār* de Ibn al-Ṣabbāḥ. Al igual que en las otras cuatro ilustraciones, el autor se valdrá de su memoria para mostrar a sus correligionarios mudéjares aspectos de la vida como musulmanes que estaban perdiendo a raíz de la impuesta aculturación, o inherente desislamización, a la que se hallaban abocados por estar viviendo en la *dār al-harb*, es decir, bajo gobierno cristiano. Esta es una de las razones por las que se considera esta obra como un manual de comportamiento religioso, cuya función principal sería su carácter educativo<sup>32</sup>.

Esta ilustración corresponde a la descripción por parte del autor de la geografía religiosa. Una descripción que responde a lo que Ibn al-Ṣabbāḥ debió considerar como uno de los lugares más importantes del Islam junto a los otros cuatro lugares ilustrados: se toma la molestia de plasmarlo no solo mediante las descripciones literarias que hace del Ḥaram al-Šarīf en el libro, sino que además dicta al copista las características que aún rememora en su recuerdo, observaciones y descripciones tanto geográficas como sociológicas (como es el caso de la cuarta ilustración, el banquete de Ḥaram al-Jalīl, cuyas características se encuentran en otro estudio todavía inédito)<sup>33</sup>, cuyo objetivo es sobre todo informativo, una aclaración visual de lo que el texto manuscrito está describiendo<sup>34</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> GRABAR, Oleg, *La formación del..., op. cit.*, p. 66. *Vid.* también: *El Corán*, trad. esp. Julio CORTÉS, Barcelona, ed. Herder, 1999, p. 364 y AAVV, *Diccionario del Islam*, Burgos, ed. Monte Carmelo, 2006, pp. 682-683.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, «Ibn al-Ṣabbāḥ..., op. cit., p. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> El estudio en conjunto de todas las ilustraciones de la obra de Ibn al-Ṣabbāḥ se contiene en otro artículo inédito: CONSTÁN NAVA, Antonio, «Geografía religiosa a través de las ilustraciones de la rihla hiŷāzīyya de Ibn aṣ-Ṣabbāḥ». Hay que tener en cuenta que no está claro que estas ilustraciones sean las originales. Es decir, son originales del propio copista, pero en el estado actual de las investigaciones sobre el manuscrito hay que mantener también la hipótesis de que el copista realizara estás ilustraciones copiándolas de otra fuente, seguramente realizada aquella por el propio Ibn al-Ṣabbāḥ. El viajero dificilmente pudo dar detalles precisos a la hora de dictarle la obra al copista si, como se sabe, Ibn al-Ṣabbāḥ había perdido prácticamente la visión en el momento de dictar la rihla. (cfr. جمعة شيخة المخافر الدينية في رحلة جمعة شيخة , مهم بيض المظاهر الدينية في رحلة , جمعة شيخة , مهم بيض المظاهر الدينية في رحلة , والمهم بيض المؤلفة والمؤلفة والمؤ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Cuya traducción se dará a conocer en la citada Tesis Doctoral «Estudio y traducción al español de la obra "Minšāb al-ajbār wa tadkirat al-ajyār" de Ibn aṣ-Ṣabbāḥ, siglo XV».

La ilustración pudo haber sido realizada a través de los detalles dictados por el autor al copista de su historia, siendo en este caso el propio autor el interesado de que el copista plasme en diagrama esquemático aquello que describe. Esto se demuestra en que no es una ilustración insertada *a posteriori*, a modo de añadido una vez terminada la *riḥla*, sino que se realiza al mismo tiempo que se está escribiendo, situándola en correlación al texto, y por el mismo escriba de la obra<sup>35</sup>. Por otro lado, no es un mapa destinado a una élite culta árabe, sino a unos vecinos, a unos mudéjares con escasa formación en la mayoría de los casos, con un desconocimiento más o menos profundo en relación a lo que la *riḥla* transmite, no solo en lo que respecta a la lengua sino en lo que a cultura islámica se refiere. Corresponde, pues, a la descripción por parte del autor de la geografía religiosa, aquella que considera lo dibujado –el *Ḥaram al-Šarīf*— como uno de los Santos Lugares del Islam, tan importante como para ser transmitido por él. Es, de hecho, el centro religioso por excelencia de Jerusalén y, a su vez, el corazón de la tercera capital religiosa del Islam.

Por lo tanto, la descripción geográfica y las observaciones que realiza el autor responden a una triple función:

- En primer lugar, es un relato de viajes y como tal, responde a todas y cada una de las características propias de este tipo de narraciones<sup>36</sup>.
- En segundo lugar, este relato se convierte en un libro de itinerarios o, concretamente, en una guía de viaje para el futuro peregrino<sup>37</sup>.
- Y, por último –y, quizá, la más importante–, no debe olvidarse la función educativa de la obra en la cual se inserta el mapa del *Ḥaram al-Šarīf* <sup>38</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Sobre la autoría de la obra, no es este el espacio adecuado para hablar de la misma. En la Tesis Doctoral (*Vide Supra* nota 1) se defenderá la hipótesis de que el *unicum* que se conserva de la obra en la BNT no es la copia del original, sino un traslado manuscrito posterior de éste.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Vid. supra notas 9, 11 y 14.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> IBN BATTŪTA, op. cit., p. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> FRANCO SÁNCHEZ, Francisco, «Los mudéjares según la *riḥla…*», *op. cit.*, p. 383.

# III. CARACTERÍSTICAS DEL MAPA ESQUEMÁTICO

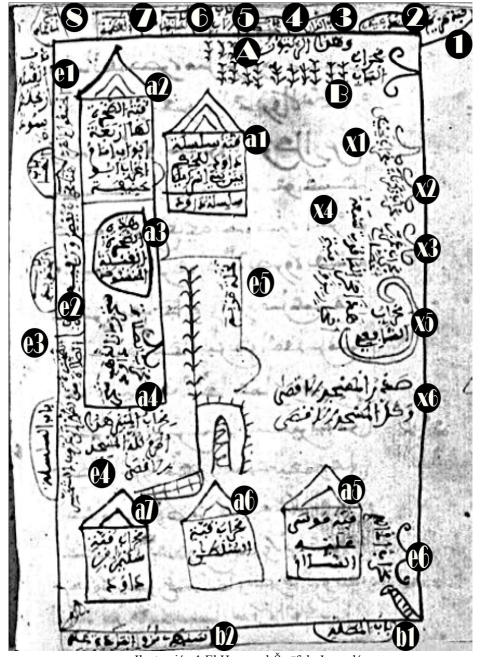


Ilustración 1 El Haram al-Šarīf de Jerusalén

El autor sitúa la mayoría de las puertas de entrada al *Ḥaram al-Šarīf* en la parte superior de la imagen. Así:

1 قبة مَريم قبة مَريم Tumba de Maryam 2 مَسْجِدُ عِين Mezquita de la fuente 3 باب الماء Puerta del agua 4 باب حصة Puerta principal 5 باب الاب

وباب الخليل Puerta de Hebrón<sup>39</sup> o Puerta de David

7 باب العظمة Puerta de la Grandeza

8 [...] ججر Piedra [...]

A و هذا الزيتون B عدراب الباب Miḥrāb de la puerta

بين بني إئسر ايل سِلْسِلة داود ٥٠قبة سِلْسِلة دَاود الحَكِم a1

Tumba del linaje de Dāwud<sup>41</sup> el gobernante de entre los Banī Israīl, linaje de David

قبة الصخرة لها اربعة ابواب امام المحراب ابو حَيْفة a2

Cúpula de la Roca. Tiene cuatro puertas enfrente del Miḥrāb de Abū Ḥaīfa

42 هذه الصخرَة القِبْلة الممسوخة 43

Esta es [la Cúpula de] la Roca, la quibla al-Mansūja

داود 44 رمان الذهب شجر 43محر اب الصلاة سحر a4

Miḥrāb de la oración. Árbol de granadas doradas, árbol de David45

قبة مُسكى عليه السلام a5

Tumba de Musā, la paz sea sobre él.

محراب قبة السُلطان a6

*Miḥrāb* de la tumba del sultán

محراب قبة سليم ابن داود a7

Mihrāb de la tumba de Salīm Ibn Dāwud

وَ فِيهِ اِتَّينِ وَ سَبْعَينَ شَجَرَةً مِنْ اَشْجَارِ الزَّيْتُن

En la edición de BENŠARIFA, Muhammad, op. cit., p. 189:

فيه اثنان و سبعون شجرة من أشجار الزيتون.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Es la entrada principal a la ciudad antigua por el oeste.

داود الحكيم Lo correcto sería داود الحكيم.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> A partir de ahora, el profeta David.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> En tunecino dialectal, el término ممسوخة se emplea para referirse a un musulmán que, tras haber cometido un pecado, su cuerpo se transforma o metamorfosea en un animal o cosa. De hecho, la traducción literal de este término es "metamorfosis". Sin embargo, este término debería ser منسوخة منسوخة وهي بيت المقس debería ser أن الصلاة إلى القبلة المنسوخة وهي بيت المقس).

شجر 😘

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Seguramente sea شجرة داود, es decir, refiriéndose al árbol genealógico de David.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Además, Ibn al-Ṣabbāḥ dice en el manuscrito que:

<sup>&</sup>quot;En él hay setenta y dos olivos".

باب المُطلب h1 Puerta del impuesto<sup>46</sup>

b2 La tinta de estas letras está muy diluida y no se aprecia el texto con claridad

En el lateral izquierdo de la ilustración, hay 4 textos, 3 de ellos delimitados por un óvalo. Leídos desde abajo hacia arriba:

باب السلسلة Puerta del linaje باب الحديد Puerta nueva ياب الماء Puerta del agua<sup>47</sup> Puerta de la Quibla [...] autoridad بابُ القبلة [...] سُودٌ [...] هُنا محراب يُعْصِرُونَ في e1 [...] aquí hay un *mihrāb*, incrustados en él<sup>48</sup> ىاب e2 Puerta الصخرة e3 de la Roca الصلاة من الظهر الى غرب الشَمْسي La oración del duhur hasta la [oración] del gurub (lit. de la puesta del sol) محر اب المِنْبَر هُنَا e4 Mihrāb del mimbar, aquí الحَرَم كله المسجد está el haram. Todo él es la mezquita الاقصىي de al-Aqşā نخلة مَر ْبَمَ e5 Palmera Marbama/(de Marvam)<sup>49</sup> محراب [...] e6  $Mihr\bar{a}b$ محر اب بحیان x 1 50 Mihrāb de Yahīā

x2 أحمر اب زكر باة x2 Mihrāb de Zacarias

x3 محراب محمد ابن اغطّایا Miḥrāb de Muḥammad Ibn Ugṭāyā

x4 هذا حجر الياقوت سبعة Esta es la piedra de esmeralda, siete بز َو َا مِيَةٍ 52 أحجار

piedras agrupadas

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> En lat.: Porta Negotiatorum.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Que también situó en la parte superior del mapa, posiblemente sea un error del copista al situar esta puerta en dos partes de la ilustración.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> El verbo está en plural, por lo que seguramente se refiera no solo al *mihrāb* sino también a algún otro elemento que no se puede leer en el texto.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Es muy probable que este término sea مربح, y aluda a la palmera mencionada en el Corán 19:22/25: وَكُنتُ نَسْياً مَنسِياً (23) فَنَادَاهَا مِن ۚ فَحَمَلْتُهُ فَانتَبَدْتْ بِهِ مَكَاناً قُصِياً (22) فَأَجَاءَهَا الْمَخَاصُ إلى جِدْعِ النَّخْلَةِ قَالتْ يَا لَيْتَنِيَّ مِتُ قَبْلَ هَذَا تَحْتِهَا أَلاَ تَحْزَنِي قَدْ جَعْلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَرِياً (24) وَهُزِّي إليْكِ بجدْعَ النَّخْلةِ تُسَاقِط عَلَيْكِ رُطَّبا جَنياً (25)

<sup>(22)</sup> Quedó embarazada con él y se retiro con él a un lugar alejado. (23) Entonces los dolores de parto la empujaron hacia el tronco de la palmera. Dijo: «¡Ojalá hubiera muerto antes y se me hubiera olvidado todo...!» (24) Entonces, de sus pies, le llamó: «¡No estés triste! Tu Señor ha puesto a tus pies un arroyuelo. (25) ¡Sacude hacia ti el tronco de la palmera y ésta hará caer sobre ti dátiles frescos, maduros!» (V. El Corán, trad. esp. Julio CORTÉS, Barcelona, ed. Herder, 1999, p. 398)

ن کریّاهٔ En la ilustración, el autor escribe ذکریّاهٔ mientras que en el texto narrado en la aparece escrito como ذکریّاهٔ

x5 محراب الشافعي Miḥrāb aš-Šāfi'ī

x6 صدر المسجد الاقصى Parte delantera de la mezquita al-Aqṣā

و كل المسجد الاقصى y toda la mezquita al-Aqṣā

Destaca la cantidad de *miḥrabes* detallados en el mapa. Hasta doce *miḥrabes* son recordados por Ibn al-Ṣabbāḥ. Si bien su localización en el plano no se ajusta a la realidad –que las puertas del *Ḥaram al-Ṣarīf* estén situadas todas en un mismo lugar hace presuponer que la localización de los *miḥrabes* mencionados tampoco esté situada exactamente en la disposición que el autor señala<sup>53</sup>—, no por ello carece de valor la información que este mapa transmite. La sola mención de todos y cada uno de ellos es ya una fuente valiosa sobre la existencia de los mismos. En el propio texto, Ibn al-Ṣabbāḥ detalla 11 de ellos<sup>54</sup>:

قَالَ الْمُؤَلَّفُ أُوَّلُ مِحْرَابِ اِلْمَالِكِيِّ وَمِحْرَابُ بَنِي أُمَيَّةَ لِلْنَتَّافِعِي وَمِحْرَابُ عُمَرَ بْن الِخَطَّابِ وَمِحْرَابُ زَكِرِيَّاءَ وَمِحْرَابُ يَحْيَى بْن زَكِريَاءَ وَمِحْرَابُ اِلْيَاسَ وَمِحْرَابُ دَاوُدُ وَمِحْرَابُ مَهْدِ عِيسَى وَمِحْرَابُ بَابِ اِلرَّحْمَةِ وَمِحْرَابُ بَابُ أُسْبَاطٍ وَمِحْرَابُ بَابِ حِطَّة الذِي قِيلَ لِنَبِي اِسْرَالِلَ 50 الْدُلُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِلُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلَةُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولِ اللْمُؤْمِلَةُ اللْمُؤْمِلَ اللْمُؤْمِلُولَةُ اللْمُؤْمِلَامُ اللْمُؤْمِلَةُ اللْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِلِيلَامُ الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِلَامُ اللْمُؤْمِلَةُ اللْمُؤْمِلَ الْمُؤْمِلْ

Dijo el autor: Lo primero que hay en ella [refiriéndose a la Casa Honrada, el *Ḥaram al-Šarīf*] es el *miḥrāb* malikí<sup>57</sup>, el *miḥrāb* de los Banū Omeya [de estilo] Šāfi'ī, el *miḥrāb* de 'Umar bn al-Jaṭṭāb, el *miḥrāb* de Zacarias, el *miḥrāb* de Yaḥia bn Zacarias, el *miḥrāb* de Elías, el *miḥrāb* de David, el *miḥrāb* del Mahdi 'Isā (Jesús), el *miḥrāb* de la Puerta de la Misericordia, el *miḥrāb* de bāb Asbāt, el *miḥrāb* de bāb Ḥiṭṭa de la que se dice que el profeta Israel dijo: «"¡Entrad prosternados! Os perdonaremos vuestros pecados y daremos más a los que hagan el bien", pero se negaron».

En la edición de Muḥammad Benšarifa (Ibid.), corrige únicamente por:

<sup>53</sup> Vid. infra §. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Ms. BNT 2295, f. 214/214r.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Muhammad Benšarifa (*op. cit.*, p. 189) corrige todo este párrafo por:

قال المؤلف: أولها المحراب المالكي والمحراب الشافعي ومحراب عمر بن الخطاب ومحراب زكرياء ومحراب يحيى بن زكرياء و ومحراب إلياس ومحراب داود ومحراب مهد عيسى ومحراب باب الرحمة ومحراب باب أسباط ومحراب حطة الذي فيه قيل لبني إسرائيل ; que debería ser كالمواد ومحراب مهد عيسى ومحراب باب الرحمة ومحراب باب أسباط ومحراب حطة الذي فيه قيل لبني إسرائيل

وَإِذْ قِيْلُ لَهُمُ اسْكُنُوا بِهُو الْقَرْيَةَ وَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِيْتُمُ وَقُولُوا حِطُةً وَالْخُلُوا الْبَابَ سُجَّذَا تَغُوْرَ لَكُمْ خَطِيَّتُكِكُمْ سَنَزِيثُ الْمُحْسِنِيْنَ "Y cuando se les dijo: «Habitad en esta ciudad y comed cuanto queráis de lo que en ella haya. Decid '¡Perdón!' ¡Entrad por la puerta prosternándoos! Os perdonaremos vuestros pecados y daremos más a los que hagan el bien»" (V. El Corán, op. cit., pp. 218-219)

وادخلوا سجدا وقولوا حطة نغفر لكم خطاياكم

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> A pesar de que en el manuscrito original el autor utiliza una *idāfa* para referirse a este *miḥrāb*, se ha optado en la traducción por mantener el sentido que da la edición de Muḥammad Benšarifa (*vid. Supra* nota 44), al corregirla por una construcción adjetival que creemos oportuna: المحراب المالكي / El *miḥrāb* mālikī.

Justo en el párrafo precedente del libro, el autor señala que dentro del recinto sagrado existen diecisiete *miḥrābes*<sup>58</sup> pero en el texto solo nombra once y en la ilustración sitúa doce. Y, al igual que pasa con las diferentes puertas de la ciudad, los *miḥrābes* están colocados en la ilustración sin seguir un orden lógico de ubicación en el plano.

### IV. VALORACIÓN DEL MAPA

El valor documental de la geografía, tanto física como religiosa, contenido en las ilustraciones de la obra de Ibn al-Ṣabbāḥ, no reside solo en las descripciones que ilustran los lugares, o en los detalles –sencillos– geográficos que da en las imágenes. Es un mapa que sirve de guía de viaje para los viajeros o peregrinos y, por otro lado, utiliza la ilustración como recurso pedagógico –instruye al peregrino sobre lo que el autor considera de mayor relevancia de la mezquita *Al-Aqsā*.

Debe valorarse, en primer lugar, que el autor aporta un testimonio en primera persona de todo cuanto detalla. Testigo, eso sí, que tarda en poner por escrito los datos que su viaje le brindó, con el consiguiente problema de confusiones, olvidos u otras contrariedades del recuerdo que puedan hacer que la veracidad de lo transmitido se vea turbada por el tiempo pasado entre su experiencia y el momento de plasmar los datos de su peregrinación sobre papel. Si muchas veces los datos que aporta son puramente geográficos y entran dentro de lo que es una descripción pseudocientífica, también existe un conocimiento de vertiente popular que tiene que ver con el folklore religioso y que lo quiere transmitir más allá de lo meramente geográfico<sup>59</sup>. Es decir, no importa ya la situación verdadera del punto físico y, ni tan siquiera, la veracidad de lo que se quiere reflejar. Tan solo cumple una función informativa. Pero en algún modo se trata de una información alterada –puede que a conveniencia– por el propio autor (más allá de que pueda ser un simple fallo de memoria o mal hacer del copista).

En segundo lugar, Ibn al-Ṣabbāḥ refleja de manera indirecta su propio nivel cultural y científico, ya no cultura literaria, sino espiritual y civilizacional. El autor conoce la tradición árabe islámica de representación planimétrica, incluso, no solo la tradición árabe, pues hay otros aspectos o símbolos dibujados que traspasan la barrera de lo condicionado por una única tradición y deviene universal. Es decir, conoce no solo el modo de representación gráfica islámica, sino que también conoce el estilo de representación gráfica de los mapas cristianos.

En tercer lugar, la sencillez de la ilustración –en comparación con otros mapas de esta época más detallados y precisos–, no le resta valor a la importancia que esta

<sup>58</sup> Ms. 2295, folio 214a, Bibliothèque Nationale Tunis (BNT): "وَ كَفَى بِهِ سَبْعَةُ عَشْرَ مِحْرَابٌ مُصلَّى الأنبيآء كُلُهمْ" . Muhammad Benšarifa (op. cit., p. 189) corrige por

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Hay que tener siempre en cuenta que es un libro de viajes, una guía realizada por el peregrino devoto para que sirva de referencia básica para sus correligionarios mudéjares.

ilustración tiene dentro de los mapas realizados durante el s. XV-XVI. Es, de hecho, uno de los pocos mapas sobre la ciudad y, concretamente, sobre la explanada del *Haram al-Šarīf* que se han encontrado y que se han realizado en los últimos años del Medievo. Además, es el único mapa realizado y conocido hasta el momento sobre esta explanada por un viajero mudéjar del siglo XV. Los mapas sobre Jerusalén coetáneos al incluido en la obra de Ibn al-Ṣabbāḥ no son muy numerosos, considerando la información que brinda la Biblioteca Nacional de Israel (que contiene una rica base de datos en la que cataloga y detalla minuciosamente la mayor parte de los mapas e ilustraciones que se han encontrado y que representan esta ciudad). En efecto, se hace difícil una comparación atendiendo a las pocas muestras que existen al respecto, de ahí que sea prácticamente aventurar si este mapa corresponde a una copia o no de otro precedente<sup>60</sup>. Sin embargo, sí puede afirmarse que el copista conoce la manera de ilustrar de otros escribas, ya que utiliza características que se encuentran, por ejemplo, en el mapa de Jerusalén realizado por Nicolás de Lira<sup>61</sup> a finales del s. XIII y principios del s. XIV.

Hablar de los detalles y de la información que brinda la ilustración es hacerlo desde el punto de vista de un recuerdo que no trata de describir la ciudad de Jerusalén, ni siguiera la parte del *Haram al-Šarīf tal* v como era en los tiempos en los que el autor la visitó, sino mostrar y servir al lector un mensaje cultural simbólico<sup>62</sup>. Está claro que el mapa no cumple una función descriptiva gráfica, desde el momento en el que no tiene en cuenta, ni siquiera, las coordenadas planimétricas básicas. ¿Se puede decir, por tanto, que sea un mapa realista o, por el contrario, es un mapa imaginario? Si bien es cierto que no se puede hablar de que sea una ilustración que plasme fielmente la realidad, tampoco se puede obviar que sea un mapa completamente inventado ni que trata de describir una realidad arquitectónica ajena al tiempo y al recuerdo que el autor posee del lugar que describe. Es decir, Ibn al-Sabbāh no trata de describir el *Haram al-Šarīf* tal v como debería de ser descrito bajo un punto de vista verificado por la tradición islámica, sino que el autor intenta que el mapa pueda ser incluido dentro de un uso mental -y, por qué no, práctico- por el futuro peregrino. Esto convertiría el referido apéndice gráfico documental de la obra de Ibn al-Şabbāh en un mapa de peregrinaje63, ya que en él el peregrino, en este caso Ibn al-Şabbāh

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> El estudio no pretende ser un estudio comparativo de la tradición de mapas sobre Jerusalén realizados durante la Edad Media (desde el Mosaico de Madaba, s. VI) hasta los mapas realizados hasta finales del s. XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> PETRI, Johannes y FROBEN, Johannes, 1498, vol. IV, Ezechielis, cap. XLVII. Prima-sexta pars Biblia, exposición Lira.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> SIEW, Tsafra, «Representations of Jerusalem in Christian-European Maps from the 6<sup>th</sup> to the 16<sup>th</sup> Centuries: A Comparative Tool for Reading the Message of a Map in its Cultural Context», *European Forum*, ed. The Hebrew University of Jerusalem, 2008, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> *Ibidem*, p. 9.

trata de enfatizar en particular los lugares sagrados del *Ḥaram al-Šarīţ* <sup>64</sup>. Por otro lado, se hace dificil no considerar cierto carácter imaginario del mapa<sup>65</sup>; es decir, en él se encuentran detalles conceptuales que tienen que ver con el imaginario o tradición histórica-religiosa islámica, como lo es la Palmera de María. Y no hay que olvidar que se realiza, no en el momento de estar *in situ* en Jerusalén, sino muchos años más tarde, con el consiguiente problema que esto pueda conllevar de desvirtuamiento de la realidad. Debido a ello, el análisis de este mapa puede hacerse desde dos puntos de vista, uno geográfico y otro simbólico.

Desde el punto de vista representativo, el mapa está realizado en vista aérea, delimitada toda la zona del *Ḥaram al-Šarīf* en un rectángulo orientado hacia el sur – parte en la que se encuentran la mayoría de las puertas de entrada a la explanada– y que no es sino la representación de la muralla de la ciudad. Dentro de esta muralla, el nivel gráfico del mapa es bastante sencillo y, de algún modo, escueto: el copista se limita a resaltar, sobre todo, las puertas mencionadas –que se encuentran al este, al norte y el oeste–, los diferentes *miḥrābes* <sup>66</sup> –que señalan al sur–, y las diferentes tumbas destacadas de personalidades musulmanas en el *Ḥaram aš-Šarīf* <sup>67</sup>.

En cuanto al punto de vista simbólico, el autor hace uso de dos formas de señalar cada *miḥrāb*: mediante grafía escrita –enunciando el nombre de cada uno de ellos– y mediante un símbolo:



Otro símbolo utilizado es el icono que representa la vegetación:



<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Al respecto de los mapas de peregrinaje, *vid.* SIEW, Tsafra, «Representations of Jerusalem in Christian-European Maps..., *op. cit.*, pp. 20.

<sup>65</sup> *Ibidem*, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Para saber más acerca del término *miḥrāb*, *vid*. PAPADOPOULO, Alexandre, *Le Miḥrāb dans l'Architecture et la Religion Musulmanes*: Actes du Colloque International tenu à Paris en mai 1980, Leiden, E. J. Brill, 1988; y GRABAR, Oleg, *La formación del...*, *op. cit.*, p. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Ibn al-Ṣabbāḥ, al igual que otros geógrafos, ha descrito mediante su ilustración la situación de numerosos *miḥrābes*, *qubbas*, *maqqams*, así como otras características relacionadas con la ascensión de Mahoma (*vid.* GRABAR, Oleg, *La formación del...*, *op. cit.*, p. 66). Sin embargo, no detalla el emplazamiento de la *qubbat al-mi raŷ*, el martirial de la ascensión (para el significado del martirial o martyrium, *vid. Idem*).

De este modo, se encuentra representada al sureste (parte superior derecha del mapa) una zona repleta con estos símbolos<sup>68</sup>. Pero de los iconos que representan vegetación, el más sobresaliente es aquel que ejemplifica la Palmera de María, en un plano casi central de la ilustración—consigue que la vista se centre en este punto de la ilustración—, lo que da una idea de la importancia que para Ibn al-Ṣabbāḥ representa este lugar, por un lado, al cual se asocia el símbolo de María madre de 'Īsà, por otro. Es decir, ya no como elemento representativo en sí sino como la imagen mental sobre la propia María islámica<sup>69</sup>: centra la atención del lector en la parte central de la ilustración. El tercero de los símbolos es aquel que representa las diferentes tumbas: con un icono que asemeja una casa sencilla con tejado a dos vertientes:

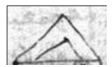




Es este tejado el que señala la mayor o menor importancia del personaje sepultado allí. Mientras que las figuras a1 y a2 tienen una doble línea de ángulos dentro del "tejado":



las zonas a5, a6 y a7 solo tienen dibujadas un único ángulo:



La última zona representada mediante un símbolo gráfico es la Cúpula de la Roca, que se limita a representarla mediante un semicírculo situándola al este del *Ḥaram aš-Šarīf*, tal y como se corresponde con la realidad <sup>70</sup>.



<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Vid. supra pto. III.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Y que queda reflejada en la mención en su texto de la azora coránica (vid. supra nota 49).

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> GRABAR, Oleg, La formación del..., op. cit., p. 63.

El uso del lenguaje y símbolos gráficos -mínimo, pero suficiente como para servir de apoyo al texto- está claramente enfocado a promover unas concepciones y a influir en los conocimientos o ideas del lector 71, que no son sino sus correligionarios mudéjares. Así, por una parte, el cometido de Ibn al-Sabbāh en su rihla, como él mismo dice, es mostrar o resumir lo que hay en la tierra de Allāh y de los pueblos de la *umma* de Muhammad que en ella habitan, tratando de mostrar lo que otros sabios que no han viajado por el mundo árabe islámico han intentado en sus escritos. Es, por tanto, una guía sobre el mundo islámico que tiene fines pedagógicos e islamizadores cara a sus vecinos mudéjares<sup>72</sup>. En segundo lugar, Ibn al-Sabbāh no solo está dando información de uno de los Santos Lugares del Islam. Está resaltando la importancia, a su vez, de los espacios espirituales en los que se quiere enfocar la atención del lector: tan importante es el dato geográfico -aunque insuficiente— como lo son los lugares espirituales concentrados en el mapa descrito. Ejemplo de esto es que Ibn al-Sabbāh no pierde la ocasión de resaltar, todos y cuantos mihrābes existen en el lugar, orientación hacia La Meca, el espacio más importante del Islam, hacia el que todo creyente está obligado a reconocer por medio de la direccionalidad de sus oraciones, es decir, hacia la Ka'ba.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> *Ibidem*, p. 6

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> CONSTÂN NAVA, Antonio, «Ficción cultural y política...", op. cit.