
Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea     

RESEÑAS BIBLIOGRÁFICAS 

  

Anaquel de Estudios Árabes 
ISSN: 1130-3964/e-ISSN: 1988-2645 
 

    https://dx.doi.org/10.5209/anqe.105144 

 
 

 

COLETE MOYA, Alejandro. Hijos de Alejandro Magno. El pensamiento islámico a través de sus 
concepciones. Córdoba: Almuzara Universidad, 2024, 342 pp. 

 

Con un título deliberadamente sugerente, Hijos de Alejandro Magno. El pensamiento islámico a 

través de sus concepciones, Alejandro Colete Moya presenta un ensayo filosófico de gran 

ambición conceptual y metodológica. Su objetivo declarado no es tanto ofrecer una historia 

lineal del pensamiento islámico como intervenir en el plano epistemológico e historiográfico 

desde una perspectiva comparada. El texto se sitúa más cerca de la filosofía de la cultura que de 

una historia doctrinal, y se adentra en una reflexión sobre las estructuras profundas que 

condicionan la producción de conocimiento en las civilizaciones. 

La tesis fundamental de la obra se articula en torno a una doble operación crítica. Por un 

lado, la deconstrucción de la narrativa clásica sobre la “decadencia” del pensamiento islámico, 

supuestamente desencadenada tras la crítica de Algazel a los falāsifa y la consolidación del 

pensamiento aš‘arí. Por otro, la propuesta de un modelo alternativo de análisis que privilegia 

las “concepciones” compartidas como elementos estructurantes de la racionalidad en un 

determinado contexto histórico. Estas concepciones, tal como las entiende el autor, son 

configuraciones semánticas, epistemológicas y ontológicas que delimitan los márgenes de lo 

pensable dentro de una determinada imagen del mundo. 

La obra se estructura en tres grandes bloques: la primera parte (capítulos I–XI) establece 

el marco teórico e historiográfico desde el cual se desarrolla el estudio. Se ofrece aquí una crítica 

profunda del concepto de “decadencia”, tal como ha sido utilizado por el orientalismo desde 

Renan hasta la historiografía contemporánea. Colete Moya argumenta que esta narrativa se 

basa en una ilusión historiográfica: la supuesta desaparición del pensamiento filosófico tras 

Averroes sería, en realidad, un efecto de la falta de traducciones al latín en el Occidente 

cristiano, más que un síntoma de muerte intelectual en el islam. Así, se cuestiona la 

identificación entre el canon filosófico europeo y el universalismo racional, en beneficio de una 

interpretación que atiende a la pluralidad de horizontes culturales y científicos. 

El análisis se articula sobre una concepción heredera del paradigma kuhniano, según la cual 

los cambios en la ciencia y el pensamiento no obedecen a una lógica acumulativa o lineal, sino 

a transformaciones en las imágenes del mundo que estructuran lo decible. Estas imágenes del 

mundo —en cierto modo análogas a los paradigmas de Kuhn— permiten comprender por qué 

determinados sistemas de pensamiento no desarrollaron una ciencia «moderna» y, a la vez, por 

qué dicha modernidad no debe convertirse en vara de medir universal. El mérito del autor 

consiste en aplicar esta estructura de análisis a la filosofía islámica sin caer en apologías ni 

condenas, adoptando un enfoque naturalista e historiológico que trata al pensamiento religioso 

como una expresión cultural sujeta a evolución. 

Uno de los puntos más sólidos del libro es la crítica detallada a la idea de que Algazel habría 

causado el colapso del racionalismo islámico. El análisis de El salvador del error (capítulo XIV) 

muestra que su autor no destruye la razón, sino que reconfigura sus límites, subordinándola a 



Reseñas bibliográficas, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea         

 

 
 

un tipo de conocimiento trascendente. Esta crítica no es radicalmente innovadora en términos 

doctrinales, puesto que —como sostiene Colete Moya— muchos de los elementos centrales de 

su pensamiento ya estaban presentes en sus contemporáneos, incluidos los defensores de la 

filosofía. De hecho, el autor sostiene que las figuras más destacadas del pensamiento islámico 

compartían, más allá de sus diferencias doctrinales, una misma matriz epistemológica: una 

concepción en la que la verdad no se alcanza por demostración, sino por iluminación o guía 

(huda), y en la que la razón ocupa un lugar secundario respecto a la revelación. 

El segundo bloque (capítulos XII–XVIII) constituye el núcleo analítico de la obra y desarrolla 

la lectura comparada de diversas figuras clave del pensamiento islámico, entre las que se 

encuentran al-Aš‘arī (cap. XIII), Algazel (cap. XIV), Ibn Taymīya (cap. XV), Averroes (cap. XVI), 

Abubacer (cap. XVI) y Alfarabi (cap. XVII). El autor analiza sus textos a partir de las 

concepciones compartidas, en lugar de sus posiciones doctrinales, y muestra cómo incluso los 

más racionalistas, como Averroes, no escapaban al marco común de una verdad revelada, una 

metafísica teúrgica heredada del neoplatonismo y una finalidad soteriológica del conocimiento. 

De especial interés resulta el capítulo dedicado a la recepción del aristotelismo en el mundo 

islámico (capítulo XVIII). Colete Moya defiende que lo que llegó a los pensadores musulmanes 

no fue Aristóteles en sentido estricto, sino una versión profundamente interpretada a través de 

Plotino y Proclo. Así, el aristotelismo asumido por Alfarabi o Avicena está teñido de emanatismo 

plotiniano, en el que lo Uno se desborda en una jerarquía ontológica que culmina en el alma del 

mundo. Esta estructura, heredada de la Tardoantigüedad, habría sido recibida no como un 

cuerpo problemático, sino como un “bloque de sabiduría”, lo que imposibilitó una recepción 

crítica y facilitó su integración con concepciones coránicas de la verdad como revelación. 

El autor sitúa este legado en una genealogía más amplia que remonta a la síntesis 

helenística judeocristiana, con especial atención a Filón de Alejandría y el neoplatonismo tardío. 

Lo que se hereda no es tanto una doctrina como una estructura de pensamiento, centrada en la 

sospecha hacia los sentidos, la prioridad del alma sobre la materia y una visión de la vida buena 

como retorno a lo divino. Esta lectura permite comprender la aparente paradoja del 

pensamiento islámico: una razón reivindicada en el plano formal, pero subordinada en lo 

ontológico y soteriológico. 

La tercera y última parte del libro presenta una reflexión general sobre las consecuencias 

de esta estructura de pensamiento para el desarrollo de las ciencias en el mundo islámico. 

Colete Moya argumenta que la desaparición de la falsafa no se debió exclusivamente a la 

oposición religiosa, sino a transformaciones institucionales en el patronazgo del conocimiento. 

La consolidación del sunnismo ortodoxo y la necesidad política de una doctrina oficial, 

especialmente en el contexto abasí, habrían favorecido la canonización del pensamiento aš‘arí, 

más funcional para la cohesión social y el control religioso. A ello se sumó la sustitución de la 

filosofía por disciplinas como la medicina, que no cuestionaban los principios fundamentales 

del sistema. 

En este marco, figuras como al-Ma‘arrī, Ibn Warraq o Ibn Jaldūn aparecen como voces 

disidentes sin continuidad histórica. En particular, la obra de Ibn Jaldūn es interpretada como 

una ocasión perdida para fundar una ciencia social autónoma, desligada de presupuestos 

metafísicos. El autor lamenta que su pensamiento no generara una escuela ni una tradición 

posterior, a diferencia de lo que ocurrió con Maquiavelo o Montesquieu en Europa. 

Formalmente, Hijos de Alejandro Magno se presenta como un ensayo con voluntad estilística 

y estructura no sistemática. El tono, que oscila entre la erudición rigurosa y la provocación 



Reseñas bibliográficas, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea         

 

 
 

intelectual, se aleja del formato académico habitual. La elección de una prosa densa, a veces 

aforística, responde a la intención del autor de construir un texto que no solo exponga, sino que 

piense activamente. Esta opción estilística puede resultar exigente para ciertos lectores, pero 

se encuentra plenamente justificada por la naturaleza del objeto de estudio: un pensamiento 

que escapa a los límites convencionales de las categorías historiográficas. 

La obra se distingue también por una cuidada atención a la terminología. Conceptos como 

“concepción”, “imagen del mundo” o “estructura epistémica” son empleados con rigor y 

consistencia y permiten al autor establecer conexiones productivas entre textos y contextos 

diversos. Del mismo modo, la distinción entre ḥikma y filosofía se plantea con claridad, 

permitiendo comprender por qué la falsafa fue percibida más como una tradición cerrada de 

autoridades que como una actividad crítica. 

En sus conclusiones, Colete Moya insiste en el valor de la filosofía como herramienta crítica. 

Frente a la tendencia actual de tratar el pensamiento islámico desde marcos teológicos o 

identitarios, el autor propone un retorno a la filosofía como actividad racional que interroga los 

fundamentos mismos de nuestras concepciones. Su propuesta metodológica —modélica, no 

terapéutica— rechaza la complacencia y asume el riesgo de pensar más allá de los consensos 

académicos. Lejos de ofrecer un manual de historia del pensamiento islámico, el libro se 

constituye como una invitación a repensar los vínculos entre cultura, saber y poder. 

En definitiva, Hijos de Alejandro Magno es una obra de notable profundidad que aporta una 

perspectiva original y bien fundamentada al estudio del pensamiento islámico. Su enfoque 

transversal, su rigor metodológico y su ambición teórica la convierten en una referencia 

obligada para quienes se interesan por la historia de las ideas, la epistemología histórica y la 

filosofía de la cultura. Si bien su estilo exigente y su estructura no lineal pueden suponer un 

desafío para ciertos lectores, la riqueza de su contenido y la coherencia de su propuesta 

compensan con creces cualquier dificultad. Más que responder preguntas, el libro plantea 

nuevas formas de formularlas, y en ello reside buena parte de su valor. 

 

Nerea Serrano Illán 

Universidad de Alicante 


