@ RESENAS BIBLIOGRAFICAS

Anaquel de Estudios Arabes

ISSN: 1130-3964/e-ISSN: 1988-2645 =] EI(D)I“(_;JIIIPOLIIJJEI_S[;NSE

https://dx.doi.org/10.5209/anqe. 105144

COLETE MOYA, Alejandro. Hijos de Alejandro Magno. EI pensamiento isldmico a través de sus
concepciones. Cordoba: Almuzara Universidad, 2024, 342 pp.

Con un titulo deliberadamente sugerente, Hijos de Alejandro Magno. El pensamiento isldmico a
través de sus concepciones, Alejandro Colete Moya presenta un ensayo filosofico de gran
ambicion conceptual y metodoldgica. Su objetivo declarado no es tanto ofrecer una historia
lineal del pensamiento isldmico como intervenir en el plano epistemolégico e historiografico
desde una perspectiva comparada. El texto se sitla mas cerca de la filosofia de la cultura que de
una historia doctrinal, y se adentra en una reflexiéon sobre las estructuras profundas que
condicionan la produccién de conocimiento en las civilizaciones.

La tesis fundamental de la obra se articula en torno a una doble operacién critica. Por un
lado, la deconstruccion de la narrativa clasica sobre la “decadencia” del pensamiento islamico,
supuestamente desencadenada tras la critica de Algazel a los falasifa y 1a consolidacion del
pensamiento as‘ari. Por otro, la propuesta de un modelo alternativo de analisis que privilegia
las “concepciones” compartidas como elementos estructurantes de la racionalidad en un
determinado contexto histérico. Estas concepciones, tal como las entiende el autor, son
configuraciones semanticas, epistemoldgicas y ontoldgicas que delimitan los margenes de lo
pensable dentro de una determinada imagen del mundo.

La obra se estructura en tres grandes bloques: la primera parte (capitulos I-XI) establece
el marco tedrico e historiografico desde el cual se desarrolla el estudio. Se ofrece aqui una critica
profunda del concepto de “decadencia”, tal como ha sido utilizado por el orientalismo desde
Renan hasta la historiografia contemporanea. Colete Moya argumenta que esta narrativa se
basa en una ilusidn historiografica: la supuesta desaparicién del pensamiento filoso6fico tras
Averroes seria, en realidad, un efecto de la falta de traducciones al latin en el Occidente
cristiano, mas que un sintoma de muerte intelectual en el islam. Asi, se cuestiona la
identificacién entre el canon filoséfico europeo y el universalismo racional, en beneficio de una
interpretacion que atiende a la pluralidad de horizontes culturales y cientificos.

El analisis se articula sobre una concepcidn heredera del paradigma kuhniano, segun la cual
los cambios en la ciencia y el pensamiento no obedecen a una légica acumulativa o lineal, sino
a transformaciones en las imagenes del mundo que estructuran lo decible. Estas imagenes del
mundo —en cierto modo analogas a los paradigmas de Kuhn— permiten comprender por qué
determinados sistemas de pensamiento no desarrollaron una ciencia «moderna» y, a la vez, por
qué dicha modernidad no debe convertirse en vara de medir universal. El mérito del autor
consiste en aplicar esta estructura de andlisis a la filosofia isldmica sin caer en apologias ni
condenas, adoptando un enfoque naturalista e historiolégico que trata al pensamiento religioso
como una expresion cultural sujeta a evolucion.

Uno de los puntos mas sélidos del libro es la critica detallada a la idea de que Algazel habria
causado el colapso del racionalismo islamico. El andlisis de El salvador del error (capitulo XIV)
muestra que su autor no destruye la razon, sino que reconfigura sus limites, subordindndola a

Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea



Resefias bibliograficas, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

un tipo de conocimiento trascendente. Esta critica no es radicalmente innovadora en términos
doctrinales, puesto que —como sostiene Colete Moya— muchos de los elementos centrales de
su pensamiento ya estaban presentes en sus contemporaneos, incluidos los defensores de la
filosofia. De hecho, el autor sostiene que las figuras mas destacadas del pensamiento islamico
compartian, mas alld de sus diferencias doctrinales, una misma matriz epistemolégica: una
concepcion en la que la verdad no se alcanza por demostracidn, sino por iluminacién o guia
(huda), y en la que la razén ocupa un lugar secundario respecto a la revelacion.

El segundo bloque (capitulos XII-XVIII) constituye el nicleo analitico de la obra y desarrolla
la lectura comparada de diversas figuras clave del pensamiento islamico, entre las que se
encuentran al-As‘ari (cap. XIII), Algazel (cap. XIV), Ibn Taymiya (cap. XV), Averroes (cap. XVI),
Abubacer (cap. XVI) y Alfarabi (cap. XVII). El autor analiza sus textos a partir de las
concepciones compartidas, en lugar de sus posiciones doctrinales, y muestra como incluso los
mas racionalistas, como Averroes, no escapaban al marco comun de una verdad revelada, una
metafisica tetirgica heredada del neoplatonismo y una finalidad soteriol6gica del conocimiento.

De especial interés resulta el capitulo dedicado a la recepcion del aristotelismo en el mundo
isldmico (capitulo XVIII). Colete Moya defiende que lo que lleg6 a los pensadores musulmanes
no fue Aristételes en sentido estricto, sino una versién profundamente interpretada a través de
Plotino y Proclo. Asi, el aristotelismo asumido por Alfarabi o Avicena esta teniido de emanatismo
plotiniano, en el que lo Uno se desborda en una jerarquia ontoldgica que culmina en el alma del
mundo. Esta estructura, heredada de la Tardoantigiiedad, habria sido recibida no como un
cuerpo problematico, sino como un “bloque de sabiduria”, lo que imposibilité una recepcion
critica y facilité su integracion con concepciones coranicas de la verdad como revelacion.

El autor sitia este legado en una genealogia mas amplia que remonta a la sintesis
helenistica judeocristiana, con especial atencion a Filén de Alejandria y el neoplatonismo tardio.
Lo que se hereda no es tanto una doctrina como una estructura de pensamiento, centrada en la
sospecha hacia los sentidos, la prioridad del alma sobre la materia y una visién de la vida buena
como retorno a lo divino. Esta lectura permite comprender la aparente paradoja del
pensamiento isldmico: una razén reivindicada en el plano formal, pero subordinada en lo
ontolégico y soteriolégico.

La tercera y ultima parte del libro presenta una reflexion general sobre las consecuencias
de esta estructura de pensamiento para el desarrollo de las ciencias en el mundo islamico.
Colete Moya argumenta que la desaparicion de la falsafa no se debid exclusivamente a la
oposicion religiosa, sino a transformaciones institucionales en el patronazgo del conocimiento.
La consolidacion del sunnismo ortodoxo y la necesidad politica de una doctrina oficial,
especialmente en el contexto abasi, habrian favorecido la canonizacién del pensamiento as‘ari,
mas funcional para la cohesién social y el control religioso. A ello se sumé la sustitucion de la
filosofia por disciplinas como la medicina, que no cuestionaban los principios fundamentales
del sistema.

En este marco, figuras como al-Ma‘arri, Ibn Warraq o Ibn Jaldin aparecen como voces
disidentes sin continuidad histérica. En particular, la obra de Ibn Jaldiin es interpretada como
una ocasién perdida para fundar una ciencia social auténoma, desligada de presupuestos
metafisicos. El autor lamenta que su pensamiento no generara una escuela ni una tradicion
posterior, a diferencia de lo que ocurrié con Maquiavelo o Montesquieu en Europa.

Formalmente, Hijos de Alejandro Magno se presenta como un ensayo con voluntad estilistica
y estructura no sistematica. El tono, que oscila entre la erudicién rigurosa y la provocacién



Resefias bibliograficas, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

intelectual, se aleja del formato académico habitual. La eleccién de una prosa densa, a veces
aforistica, responde a la intencidn del autor de construir un texto que no solo exponga, sino que
piense activamente. Esta opcidn estilistica puede resultar exigente para ciertos lectores, pero
se encuentra plenamente justificada por la naturaleza del objeto de estudio: un pensamiento
que escapa a los limites convencionales de las categorias historiograficas.

La obra se distingue también por una cuidada atencién a la terminologia. Conceptos como
“concepcidon”, “imagen del mundo” o “estructura epistémica” son empleados con rigor y
consistencia y permiten al autor establecer conexiones productivas entre textos y contextos
diversos. Del mismo modo, la distinciéon entre hikma y filosofia se plantea con claridad,
permitiendo comprender por qué la falsafa fue percibida mas como una tradicién cerrada de
autoridades que como una actividad critica.

En sus conclusiones, Colete Moya insiste en el valor de la filosofia como herramienta critica.
Frente a la tendencia actual de tratar el pensamiento isldmico desde marcos teoldgicos o
identitarios, el autor propone un retorno a la filosofia como actividad racional que interroga los
fundamentos mismos de nuestras concepciones. Su propuesta metodolégica —modélica, no
terapéutica— rechaza la complacencia y asume el riesgo de pensar mas alla de los consensos
académicos. Lejos de ofrecer un manual de historia del pensamiento islamico, el libro se
constituye como una invitacién a repensar los vinculos entre cultura, saber y poder.

En definitiva, Hijos de Alejandro Magno es una obra de notable profundidad que aporta una
perspectiva original y bien fundamentada al estudio del pensamiento isldmico. Su enfoque
transversal, su rigor metodoldgico y su ambicién teérica la convierten en una referencia
obligada para quienes se interesan por la historia de las ideas, la epistemologia histoérica y la
filosofia de la cultura. Si bien su estilo exigente y su estructura no lineal pueden suponer un
desafio para ciertos lectores, la riqueza de su contenido y la coherencia de su propuesta
compensan con creces cualquier dificultad. Mas que responder preguntas, el libro plantea
nuevas formas de formularlas, y en ello reside buena parte de su valor.

Nerea Serrano Illan
Universidad de Alicante



