
Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea  

   

MISCELÁNEA 

 

Anaquel de Estudios Árabes 
ISSN: 1130-3964/e-ISSN: 1988-2645 
 
https://dx.doi.org/10.5209/anqe.104687 

 

“Anarquistas sin saberlo”: una revisión crítica del 
concepto de anarquía en las sociedades del Rif 
 
Juan Manuel Martín García1 

 
Recibido: 1 de septiembre de 2025 / Aceptado: 4 de noviembre de 2025 

 

Resumen. Este estudio ofrece una lectura crítica del concepto de anarquía aplicado a 

contextos no europeos desde una perspectiva anarquista decolonial. Se examina cómo la 

historiografía colonial franco-española utilizó este término para representar al Rif como un 

territorio caótico, legitimando la intervención colonial. A su vez, algunas corrientes 

poscoloniales han idealizado estas sociedades, interpretándolas como anarquistas sin 

atender a su especificidad histórica, la ausencia de una ideología explícita o la existencia de 

estructuras de dominación como el patriarcado o el gobierno de los ancianos. A través de 

una revisión historiográfica y antropológica de las sociedades rifeñas, el artículo subraya la 

importancia de contextualizar las prácticas sociopolíticas antes de clasificarlas bajo marcos 

teóricos externos. Finalmente, debate los conceptos de «prácticas libertarias» o «prácticas 

comunitarias» como alternativa analítica que reconoce su valor como formas de resistencia 

al colonialismo y al Estado, sin perder de vista su singularidad cultural ni reproducir 

lecturas eurocéntricas o simplificadoras. 

Palabras clave: anarquismo decolonial; anarquía; prácticas libertarias; prácticas 

comunitarias; Rif. 

 

[en] “Anarchists without knowing it”: A critical 
reassessment of the concept of anarchy in societies of the 
Rif 
  
Abstract. This study offers a critical reading of the concept of anarchy as applied to non-

European contexts from a decolonial anarchist perspective. It examines how French-

Spanish colonial historiography used the term to portray the Rif as a chaotic territory, 

thereby legitimizing colonial intervention. At the same time, some postcolonial currents 

have idealized these societies, interpreting them as anarchist without considering their 

historical specificity, the absence of explicit ideology, or the presence of power structures 

such as patriarchy or rule by elders. Through a historiographic and anthropological review 

 
1 Institución: Universidad de Granada.  
Contrato predoctoral FPU22/00951 financiado por MICIU. 
E-mail: juanmamg@ugr.es 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3324-6333 
 

mailto:juanmamg@ugr.es
https://orcid.org/0000-0003-3324-6333


Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

of Riffian societies, the article highlights the importance of contextualizing sociopolitical 

practices before labeling them through external theoretical frameworks. Finally, it discusses 

the concepts of “libertarian practices” or “communitarian practices” as an analytical 

alternative that acknowledges their value as forms of resistance to colonialism and the state, 

while remaining attentive to their cultural specificity and avoiding Eurocentric or 

reductionist interpretations. 

Keywords: decolonial anarchism; anarchy; libertarian practices; communitarian practices; 

Rif 

 

Cómo citar: Martín García, Juan Manuel. 2025. “Anarquistas sin saberlo”: una revisión 
crítica del concepto de anarquía en las sociedades del Rif”, Anaquel de Estudios Árabes, 
avance en línea. https://dx.doi.org/10.5209/anqe.104687 

 

1.  Introducción 

 

El anarquismo es una ideología política surgida en un contexto concreto: la Europa 

occidental de mediados del siglo XIX. Sin embargo, el término anarquía ha sido empleado 

desde diferentes interpretaciones e intenciones para definir las prácticas de sociedades que 

articulan el poder político de manera diferente al estatismo. En el caso del Rif, el término ha 

sido empleado por la historiografía colonial para dividir Marruecos en la dualidad bled el-

majzen y bled el-siba,2 una dicotomía con el propósito de fragmentar la resistencia 

organizada y justificar la acción colonial; asimismo, ha sido empleado en algunos estudios 

para describir las estructuras sociopolíticas de las comunidades del Rif, aplicando un marco 

de análisis externo a estas comunidades del norte de África. Esto responde a un análisis 

eurocéntrico que ha condicionado el estudio del Rif desde hace más de un siglo hasta hoy, 

bien para reducir las complejas prácticas de estas comunidades o para aplicarles un marco 

analítico externo. Dado que este término continúa empleándose como una costumbre bien 

asentada en los estudios sobre el colonialismo hispano-francés de Marruecos, surge la 

necesidad de realizar una revisión crítica del concepto de anarquía cuando este es aplicado 

a contextos rurales como el del Rif, a la par que se barajan algunas alternativas a su uso.  

Este trabajo se divide en dos partes: la primera, reflexiona sobre el anarquismo y sus 

diferentes contextos, así como sobre el anarquismo decolonial y el eurocentrismo en la 

historia del anarquismo; la segunda, muestra algunas de las ideas desarrolladas en la 

primera parte a través del paradigma de las comunidades rifeñas, en el norte de Marruecos. 

Este artículo señala la importancia del estudio de las prácticas de estas sociedades rurales 

para los estudios anarquistas, lo que se ha denominado tribalismo, pero desde un enfoque 

del anarquismo que no imponga etiquetas, sino que recoja sus prácticas y experiencias de 

resistencia al colonialismo y al Estado.   

  

 
2 El término majzen, que aparecerá recurrentemente en este artículo, es un sistema de poder 
complejo que representa la estructura marroquí del Estado, que combina instituciones formales con 
un entramado de redes informales basadas en vínculos familiares y clientelares. Generalmente, 
aquellos territorios o personas que mostraban sumisión al sultán eran incluidas en bled el-majzen, 
mientras que el resto era considerado bled el-siba. Véase: JAMOUS, Raymond, Le sultan des frontières. 
Essai d'ethnologie historique du Maroc. Société d'ethnologie (2017). 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

2.  Anarquismo en su contexto 

 

Entendemos por anarquismo una ideología política, surgida en Europa occidental a 

mediados del siglo XIX, con pensadores como Bakunin, Kropotkin y Malatesta como sus 

principales referentes. Su corpus teórico se estructura en torno a principios como la 

autogestión, la acción y democracia directas, el federalismo y el apoyo mutuo.  

El anarquismo, como el feminismo o el marxismo, es una teoría crítica de la sociedad 

(aunque sobre todo es una práctica) que tiene un planteamiento sobre cómo tiene que 

desarrollarse, por lo que se mueve en el terreno del ser (qué sociedad existe) y del deber ser 

(a qué sociedad se quiere llegar). Tiene una tradición intelectual que sirvió para desarrollar 

un corpus teórico, propio e interdisciplinar, que ha establecido categorías específicas de 

análisis. Estos antecedentes intelectuales responden a una radicalización del liberalismo o 

incluso del racionalismo ilustrado y se basan en la creencia de la libertad individual, el poder 

emancipador de la razón, la ciencia y el progreso, la bondad básica del ser humano y la 

armonía fundamental de la naturaleza.3 Por tanto, las ideas precursoras del anarquismo se 

sitúan dentro de los paradigmas de la igualdad, la democracia y el poder que marcaron el 

fin de la estratificación social en estamentos en Europa. En aquel contexto de profundas 

transformaciones sociales y políticas, las ideas ilustradas y los movimientos revolucionarios 

que las portaron como estandartes pusieron fin a la época medieval y empujaron la 

modernidad europea, una nueva era en la que se hablaría de individuos, no de estamentos, 

y que significó el principio de una transición de un sistema basado en el nacimiento como 

criterio para la concesión de derechos a otro centrado en el individuo como sujeto de 

derechos universales.  

Podemos encontrar ideas precursoras del anarquismo en pensadores que difícilmente 

pudieron tener algo que ver con el movimiento obrero, aún embrionario durante su periodo 

vital, como William Godwin (1756-1836), que defendía que cualquier gobierno 

institucionalizado coaccionaba las libertades individuales; e incluso anteriores, como 

Bernardin de Saint-Pierre (1737-1814), quien soñó con abolir las fronteras y las estructuras 

coactivas de los Estados. También Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) escribió al comienzo 

de su Contrato Social (1762): “el hombre nace libre, pero en todas partes está encadenado”,4 

algo que desde luego suscribiría cualquier visión anarquista. Sin embargo, por mucho que 

se remonten los antecedentes intelectuales del ideal social antiautoritario, el primer actor 

político en adoptar explícitamente la denominación de anarquista, utilizada en un sentido 

doctrinal y no peyorativo, fue Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865). En su obra ¿Qué es la 

propiedad? (1840), Proudhon explica que su “profesión de fe seria y detenidamente 

pensada”5 es ser anarquista.  

Proudhon es considerado por muchos el padre del anarquismo, sin embargo, también 

ha sido estudiado como socialista, mutualista o federalista. Esto es relevante porque en esa 

fecha todavía faltaban más de tres décadas hasta el surgimiento formal del anarquismo, por 

lo que todavía no se distinguían con total claridad las diferencias ideológicas. Este momento 

llegó en 1872, tras la famosa polémica entre marxistas y antiautoritarios que concluyó con 

la expulsión de los últimos por parte de la dirección marxista en el congreso de La Haya. A 

partir de ese instante, los antiautoritarios serían para siempre catalogados como 

 
3 Álvarez Junco, «La teoría política del anarquismo», 263. 
4 Rousseau, The Social Contract, 3. 
5 Proudhon, ¿Qué es la Propiedad?, 220. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

anarquistas o antipolíticos. Ese mismo año crearon la Internacional antiautoritaria y con 

ella la corriente anarquista del movimiento obrero. Por tanto, resulta realmente difícil 

conocer si los precursores de la teoría política anarquista, como William Godwin o 

Bernardin de Saint-Pierre, entre otros, fueron anarquistas; su mera propuesta parece 

incongruente. Asimismo, durante esa época, muchas personas se identificaban con el 

concepto genérico socialista porque, entre otras cuestiones, todavía no eran tan evidentes 

las fronteras ideológicas. En este sentido, otro aspecto cuestionable es quiénes de entre esos 

autores podrían ser considerados anarquistas y quiénes no. No solo Rousseau, sino otros 

muchos, como Voltaire o Descartes, difundieron ideas que posteriormente aparecerían 

reflejadas de una u otra forma en el pensamiento anarquista. La cuestión parece resolverse 

en torno a si esos autores realizaron una fuerte crítica al Estado y a la autoridad, llegando a 

plantear una sociedad organizada al margen de esas premisas, cuyo primer experimento fue 

la Comuna de París en 1871 (un primer filtro que, sin embargo, no parece del todo preciso 

porque podríamos incluir en ese listado a los socialistas utópicos y radicales). Para referirse 

a los precursores del anarquismo sin incurrir en posibles errores metodológicos, está 

bastante extendido el uso del término protoanarquistas. Su uso parece más pertinente que 

el de anarquistas porque no les impone una etiqueta ideológica anacrónica para su tiempo, 

pero sí reconoce la importancia e influencia de sus ideas, así como la coherencia de estas 

con la posterior doctrina política anarquista. Sin embargo, lejos de resultar idóneo, existe 

algún aspecto conflictivo con el término, como la posible idealización del pensamiento 

anarquista o el enfoque eurocéntrico, ya que la historiografía ácrata ha encontrado 

interesante catalogar como protoanarquistas a filósofos clásicos como al griego Diógenes 

de Sinope6 o al chino Lao-Tse,7 cuyos contextos eran muy anteriores al de la modernidad 

europea y la Ilustración. Toda crítica al Estado y la autoridad, o cuestiones como el 

naturalismo o primitivismo, son interesantes y deberían ser atendidas desde los estudios 

anarquistas, pero no parece riguroso analizar como protoanarquismo cualquier crítica o 

reflexión al respecto, sin considerar otros aspectos. El anarquismo no surge de la nada, sino 

de un contexto específico que es la modernidad europea y la Ilustración, entre otros 

aspectos relacionados, como el desarrollo de la sociedad capitalista, por lo que ampliar el 

uso del término a cualquier crítica al Estado o la autoridad, independientemente del 

contexto, puede provocar que pierda su sentido como reconocimiento a la importancia, 

influencia y coherencia de algunas ideas ilustradas y modernas europeas con la doctrina 

política anarquista. Sin embargo, es necesario advertir que Europa ha tendido a apropiarse 

de conceptos universales como la libertad o la razón, ideas con antecedentes tempranos en 

sociedades africanas o asiáticas. Jack Goody señala que la historia global está llena de 

intercambios y coevoluciones, donde cada región del mundo ha experimentado su propio 

proceso de modernización en interacción con las demás.8 De acuerdo con este argumento, 

aunque el autor no refiere concretamente al anarquismo, se debe entender el origen de la 

filosofía política anarquista en interacción con el resto del mundo; la ideología nace en el 

proceso de la modernidad europea, en diálogo con la Ilustración, la revolución industrial y 

el socialismo, pero no significa que las ideas que encarna sean patrimonio exclusivo de la 

modernidad europea. Benedict Anderson añade que el anarquismo no fue un fenómeno solo 

europeo, sino transnacional, conectando a la militancia en redes globales de circulación de 

 
6 Garrán Martínez, «Algunas reflexiones en torno al Derecho y a la justicia penal en la filosofía 
protoanarquista de William Godwin (1756-1836)», 259. 
7 Cappelletti, Prehistoria del anarquismo, 9. 
8 Goody, El robo de la historia. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

ideas y publicaciones, por lo que sostiene que, desde sus orígenes, el anarquismo fue un 

movimiento global.9 En conclusión, si bien se puede señalar que la ideología anarquista 

surge en el contexto señalado, conectado al socialismo y al movimiento obrero, muchas de 

sus prácticas e ideas son patrimonio de la humanidad desde sus propios albores.  

Dicho esto, y precisamente por ello, la crítica decolonial ha identificado eurocentrismo 

en el anarquismo porque a menudo ha privilegiado el racionalismo de la Ilustración, el 

ateísmo materialista, así como ha reducido las cuestiones únicamente a sus dimensiones de 

clase y ha trasladado las concepciones occidentales de Estado, soberanía y ley a las prácticas 

de sociedades de diferentes contextos.10 Quienes se han acercado a estos planteamientos 

suelen referir a los pueblos indígenas de América, pero es una visión asimismo aplicable a 

muchas sociedades rurales africanas, como las que se atenderán en este estudio. Una de las 

ideas que se plantean en este trabajo es que es necesario situar al anarquismo en su contexto 

para reconocer sus limitaciones y continuar con el desarrollo de un anarquismo 

decolonial.11 Esta noción es a menudo una elección preferida sobre decolonialidad como 

una crítica a las raíces académicas de este término que parece haber ignorado la literatura 

anarquista indígena.12 Dicho esto, el anarquismo ha contribuido a las luchas anticoloniales 

de diversas maneras, algunas de las cuales recoge Maia Ramnath,13 entre las que este 

estudio destaca dos que considera fundamentales: primero, subraya que fueron los 

campesinos agrarios, más que los proletarios industriales, quienes representaron la 

vanguardia de la lucha, lo que se traduce en no tomar el control del modo de producción ya 

existente y cambiar sus relaciones, sino en rechazar “el establecimiento del capitalismo y la 

gobernanza moderna”;14 y segundo, acentúa la interseccionalidad de las opresiones que 

abarca la colonización (económica, política, sicológica, ideológica y militar, a la que también 

debemos añadir la de género), lo que requiere una “decolonización total”.15 El anarquismo 

decolonial requiere la liberación total de los seres humanos, especialmente de aquellos que 

no han sido tratados como tal: los sujetos colonizados. 

El anarquismo, por tanto, se configura como un campo plural conformado por diversas 

corrientes, enfoques y tensiones internas, que mantienen entre sí relaciones de influencia, 

debate y desacuerdos. De entre sus principales corrientes y perspectivas, quizás la más 

próxima al anarquismo decolonial sea el anarquismo verde (Green Anarchism),16 que coloca 

las problemáticas ecológicas, el veganismo, el antiespecismo y la valorización de 

comunidades organizadas horizontalmente en el centro de su praxis política. Este 

anarquismo verde se asocia con el anarquismo primitivista, que se atenderá en mayor 

profundidad posteriormente. En conclusión, la heterogeneidad del anarquismo, todas sus 

teorías y desacuerdos, han llevado a diferenciar entre dos conceptos: anarquismo vs. 

Anarquía.17 Un debate inconcluso desde hace décadas que, en parte, pretende responder a 

la pregunta de si el anarquismo es o no una corriente del movimiento obrero, una cuestión 

 
9 Anderson, Bajo tres banderas: anarquismo e imaginación anticolonial. 
10 Ciccariello-Maher, «An anarchism that is not anarchism»; Ramnath, Decolonizing Anarchism; 
Barker y Pickerill, «Radicalizing Relationships to and Through Shared Geographies: Why Anarchists 
Need to Understand Indigenous Connections to Land and Place». 
11 Ciccariello-Maher, «An anarchism that is not anarchism»; Ramnath, Decolonizing Anarchism. 
12 Dunlap, «Toward an Anarchist Decolonization: A Few Notes», 62. 
13 Véase: Ramnath, Decolonizing Anarchism, 26-28. 
14 Ramnath, Decolonizing Anarchism, 27. 
15 Ramnath, Decolonizing Anarchism, 27. 
16 Anonimia, What is Green Anarchy? 
17 Anonimia, What is Green Anarchy? 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

compleja que no es posible abordar en este trabajo. Sin embargo, a lo largo de este estudio 

se empleará el concepto de movimiento sobre la base teórica que lo presupone como una 

organización planificada con vistas a obtener una continuidad en el tiempo y una identidad 

grupal que logre aunar todas sus acciones, de tal forma que el concepto comparta una idea 

de proceso, extensión e identidad.18 No presupone que el anarquismo sea un movimiento 

exclusivamente obrero, pues puede ser un movimiento campesino o indígena, entre otros, 

pero sí considera que estas prácticas, denominadas de una forma u otra, cuestión que se 

abordará en los próximos epígrafes, responden a una visión crítica de la sociedad que busca 

alcanzar una sociedad sin Estado o, en su defecto, mayormente horizontal. Quizás lo más 

importante de todo esto sea recalcar que el anarquismo, a pesar de su vertiente 

eurocéntrica, no es un movimiento homogéneo, puro y europeo, sino plural, mestizo y 

universal, influenciado por otros movimientos, como el feminismo, el ecologismo, el 

indigenismo e incluso la religiosidad o el espiritismo.19 Esto debería estimular que los 

estudios anarquistas en el ámbito académico formal, así como de la gimenología y de 

aquellos espacios menos formales se vean en la absoluta necesidad de atender las prácticas 

sociopolíticas de todas las sociedades, especialmente de aquellas rurales que han servido 

como ejemplo de resistencia contra la colonización y el Estado. Esta parece una buena forma 

de contribuir al desarrollo del anarquismo decolonial, así como a la teoría decolonial 

académica, generalmente referida como el proyecto MCD (Modernity, Coloniality, 

Decoloniality). 

 

3.  Anarquismos de ultramar o en contextos no occidentales 

 

Cuando se refiere a anarquismos de ultramar o en contextos no occidentales, lo primero que 

se debe reconocer es que el movimiento ha sido históricamente uno de los más universales. 

De acuerdo con Ilham Khuri-Makdisi, su éxito como una red y un movimiento global se debe 

en gran medida a la flexibilidad de su ideología a cualquier contexto, su atractivo para gente 

de todas las clases sociales y su conexión con la migración, especialmente la de las clases 

trabajadoras, lo que contribuyó con la difusión geográfica de sus ideas.20 Sin embargo, a 

pesar de su carácter universal, la mayoría de los estudios sobre anarquismo se han centrado 

en el continente europeo y americano. Con la excepción de algunas menciones muy sutiles, 

las personas que difundieron la Idea en África, Asia u Oceanía han caído en el enorme saco 

de las olvidadas por la Historia. Max Nettlau dedica uno de los últimos capítulos de su libro 

A short History of Anarchism (1934) al anarquismo en diferentes continentes, entre ellos el 

africano. Nettlau atribuye un papel fundamental al anarquismo italiano emigrado al norte 

de África, concretamente a Egipto y Túnez: “los anarquistas italianos emigrados y 

refugiados fueron por muchos años la vida y el espíritu de la actividad libertaria”.21 Según 

sostiene Laura Galián, esta es la primera referencia historiográfica sobre la existencia del 

movimiento anarquista en el sur del Mediterráneo22 y, por tanto, del norte de África. 

 
18 Turner y Killian, Collective Behaviour; Sabucedo et al., "Identificación grupal, eficacia y protesta 
política". 
19 Rivera Cusicanqui, "Indigenous Anarchist Critique of Bolivia’s Ingigenous State", 12; Horta, Cos i 
revolución. L'espiritisme català o les paradoxes de la modernitat. 
20 Khuri-Makdisi, The Eastern Mediterranean and the Making of Global Radicalism, 1860-1914, 19. 
21 Nettlau, A Short History of Anarchism, 262. 
22 Galián, "Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de Egipto y Túnez", 
45. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

Para Nettlau, el anarquismo en el Mediterráneo árabe se analizaba como un 

movimiento marginal enmarcado dentro de la comunidad europea expatriada e incapaz de 

lograr un objetivo a largo plazo a causa de la represión de los Estados.23 La experiencia de 

la inmigración italiana anarquista en Egipto y Túnez se entendía como una parte más de la 

historia del anarquismo italiano fuera de sus fronteras,24 lo que ha causado que las historias 

del anarquismo de ultramar o de contextos no occidentales se hayan entendido como 

simples manifestaciones de las prácticas europeas en contextos culturales distintos; de 

acuerdo con Süriyya Evren, estos movimientos se han interpretado como una mera 

imitación o como un proceso de europeización.25 Esta tendencia ha sido criticada por 

eurocéntrica, aunque parece que quienes pensaban desde el anarquismo fuera de Europa 

reproducían de manera casi idéntica los mismos textos que llegaban desde ese continente, 

por lo que escribían lo mismo que los anarquistas españoles, franceses o italianos, lo que, 

según Carlos Taibo, los convertía en anarquismos profundamente occidentales.26 Si bien 

parece que el corpus teórico en contextos diferentes al occidental no fue genuino, se impone 

la necesidad de poner fin a esa tendencia de análisis eurocéntrica que sostiene que esos 

movimientos fueron miméticos de los europeos. Sin duda tuvieron características y luchas 

propias como, por ejemplo, que sufrieron, al menos, una doble violencia: primero, por ser 

sujetos colonizados; segundo, por ser anarquistas. Su estudio como movimientos singulares 

es realmente importante porque, entre otras cuestiones relevantes, son fuentes subalternas 

imprescindibles para reescribir la historia desde el anarquismo decolonial. Asimismo, dado 

el carácter universal del pensamiento anarquista, no se puede entender que el desarrollo o 

no de nuevos planteamientos teóricos pueda llegar a ser un requisito para su estudio. Esa 

visión eurocéntrica es, con toda probabilidad, la que ha llevado a la historiografía anarquista 

al desconocimiento generalizado de experiencias en contextos no occidentales, lo que Taibo 

denomina “anarquismos de ultramar”,27 crítico con la terminología anarquismos del sur y 

anarquismos no occidentales. Este estudio adopta su planteamiento porque, como 

argumenta el propio autor, el primero no parece adecuado para el estudio del anarquismo 

japonés o el norteamericano, entre otros que difícilmente se pueden incluir en la noción del 

sur; y cuestiona el segundo por el sentido ambiguo del término Occidente. Esta palabra se 

relacionó durante mucho tiempo exclusivamente con Europa, excluyendo al imperio ruso, 

pero a finales del siglo XIX comenzó a tener un significado más amplio que solía remitir a la 

civilización judeocristiana o al sistema atlántico.28 La propuesta de Taibo busca incluir a 

quienes cruzaron los mares y los océanos, portando consigo las ideas anarquistas y 

favoreciendo que la doctrina se expandiese por todo el mundo. El autor reconoce que su 

planteamiento es conscientemente eurocéntrico y no ampara a quienes, en los países de 

acogida, “ya estaban allí antes de la llegada de los barcos y de los libros de Fourier, de 

Proudhon y de Bakunin”.29 La cita causa confusión porque no aclara a quién se refiere 

exactamente, aunque, dado que es una autocrítica eurocéntrica, es probable que se refiera 

a la población rural que residía en esos lugares y se organizaba al margen del Estado. 

 
23 Nettlau, A Short History of Anarchism, 262. 
24 Galián, «Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de Egipto y Túnez», 
46. 
25 Evren Türkeli, What is anarchism? A reflection on the canon and the constructive potential of its 
destruction, 87. 
26 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonización, 17. 
27 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonización, 18. 
28 Traverso, Mélancolie de gauche. La force d’une tradition cachée (XIXe-XXIe siècle), 146. 
29 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonización, 18. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

La perspectiva eurocéntrica cambió con la articulación entre los estudios sobre 

anarquismo y las corrientes posestructuralistas, seguida posteriormente por la influencia 

de los estudios poscoloniales, lo que marcaría un giro de ciento ochenta grados en el 

campo.30 Este vuelco ha impulsado una relectura del anarquismo de ultramar, orientada a 

integrar las experiencias del primer anarquismo en las narrativas históricas nacionales. En 

palabras de Laura Galián: “su propósito es subvertir la imagen de anarquismo y 

universalizar sus demandas y prácticas en diferentes contextos del Mediterráneo árabe”.31 

Como se ha señalado anteriormente, existe un importante vacío historiográfico al respecto, 

siendo todavía muy escasas las investigaciones sobre el tema; sin embargo, desde hace algo 

más de una década está emergiendo una nueva literatura científica, crítica con el 

eurocentrismo, que pretende aportar una visión decolonial del anarquismo. Dado que la 

primera ola del movimiento llegó a África a través de los proyectos europeos coloniales, esta 

nueva literatura debe recoger, a través de metodologías multidisciplinares, las diversas 

experiencias de los sujetos anarquistas que emigraron desde Europa a estos territorios, su 

acción e influencia en cada región, su relación con las comunidades autóctonas y los 

movimientos anarquistas surgidos en estos contextos. En este sentido, es importante 

conocer que la ideología anarquista no se extendió por la mayoría del continente africano 

hasta mediados del siglo XX,32 por lo que, siguiendo la propuesta de Taibo, se podría hablar 

de anarquistas de ultramar, sujetos españoles, franceses, italianos, ingleses, entre otros 

europeos, que cruzaron el Mediterráneo y el Atlántico para instalarse en África, pero 

difícilmente se podría referir a movimientos anarquistas estructurados y organizados hasta 

mediados del siglo XX, aunque sí a tendencias. Cabe señalar que, siguiendo la tradición de 

los estudios anarquistas poscoloniales, encontramos un libro, producto de una tesis 

doctoral, que reflexiona sobre el islam y el anarquismo. Su autor, que casualmente comparte 

nombre con el conocido reformista islámico Mohammed Abdou, tema que aborda durante 

su obra Islam and Anarchism. Relationships and Resonances (2022), es crítico con las 

perspectivas orientalistas y fundamentalistas del islam, por lo que desarrolla una visión 

decolonial del anarquismo a través del anarquismo islámico. Un apunte que, si bien no 

vamos a tratar en este artículo, puede resultar un enfoque interesante.  

Otra cuestión que considerar es si realmente se puede estudiar a estos sujetos o 

movimientos como anarquistas. Emiliano Zapata (1879-1919) nunca se declaró anarquista, 

pero muchas de sus reivindicaciones coincidían con la doctrina; incluso uno de sus lemas 

más populares fue Tierra y Libertad, popularizado por Kropotkin. Por el contrario, otro 

mexicano coetáneo a Zapata, Ricardo Flores Magón (1874-1922), sí se declaró anarquista. 

Tanto el zapatismo como el magonismo comparten prácticas propias del anarquismo, pero, 

mientras que el primero no es estudiado como anarquista, el segundo sí suele ser 

categorizado como un anarquismo mestizo o híbrido (entendemos por mestizo o híbrido, a 

modo general, un movimiento anarquista adaptado a la singularidad de su país). Si se 

hablase exclusivamente de individuos, cobraría una importancia fundamental la 

identificación ideológica; sin embargo, al referir a un movimiento social, parece más 

importante ampliar la visión a los objetivos del movimiento, no exclusivamente a la 

identificación ideológica de sus cabezas más visibles. Y es que el reconocimiento ideológico 

 
30 Galián, "Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de Egipto y Túnez", 
46. 
31 Galián, "Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de Egipto y Túnez", 
46. 
32 Mbah y Igariwey, African Anarchism: The History of a Movement, 1. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

probablemente sea uno de los factores más importantes para evitar imponer etiquetas 

ideológicas a personajes concretos, pero no necesariamente a nivel colectivo. Por ejemplo, 

muchas de las personas afiliadas a la CNT española no se identificaban —ni se identifican 

hoy— directamente con el anarquismo; sin embargo, difícilmente podría cuestionarse el 

carácter anarquista del sindicato, dado que sus objetivos, programa político y prácticas 

estaban —y están— orientados hacia la construcción de una sociedad basada en los 

principios del anarquismo (se debe señalar que no existe un único modelo de sociedad 

anarquista). En este sentido, una solución general parece ser nuevamente la relación del 

movimiento con el Estado. Una de las principales diferencias entre zapatistas y magonistas 

fue precisamente su relación con este: mientras los primeros mantenían una relación 

ambigua, los segundos proponían su abolición absoluta. Sin embargo, para enriquecer el 

debate sobre si un movimiento es anarquista o no, quizás con especial relevancia en 

referencia a esos surgidos en contextos de ultramar, parece pertinente que el objeto en 

cuestión sea posterior al origen formal del anarquismo. De otra forma, es posible que se esté 

imponiendo una etiqueta ideológica a una cuestión muy distinta, a prácticas que nada tiene 

que ver con el contexto del anarquismo. 

 

4.  Prácticas previas al surgimiento del anarquismo 

 

Si en el primer punto se ha abordado el concepto de anarquismos de ultramar, en este 

segundo se va a atender el objetivo principal de este estudio: aquellas prácticas que han sido 

vinculadas con el anarquismo por sus aparentes semejanzas. 

Según Sam Mbah e Iduma Enwo Igariwei, las comunidades africanas se han organizado 

a lo largo de la historia fundamentalmente en base al communalism.33 Su estudio sostiene 

que este concepto es un estilo de vida africano conservado, por el que también pasaron la 

mayoría de las sociedades europeas y asiáticas, que sigue a las sociedades cazadoras-

recolectoras y que precede al feudalismo. Su estudio señala que ese estilo de organización 

colectiva se caracteriza por tres ejes principales: 1) las diferentes comunidades disfrutan de 

una independencia casi total entre sí; 2) las comunidades gestionan sus propios asuntos y, 

a efectos prácticos, son autónomas y se autogobiernan; y 3) todas las personas, sin 

excepción, participan, ya sea directa o indirectamente, en la gestión de los asuntos 

comunitarios a todos los niveles.34 Si bien estos ejes parecen perfectamente asumibles por 

cualquier sociedad anarquista, siguiendo la lógica argumental de este estudio, no parece 

apropiado considerarlas como tal; de hecho, Mbah e Igariwei reconocen la falta de un 

elemento ideológico coherente con el anarquismo en estas comunidades, por lo que no ven 

apropiado etiquetarlas como anarquistas, pero sí creen que, en mayor o menor medida, 

manifestaron “elementos anárquicos”.35 Al considerar que existen rasgos anárquicos en 

África desde tiempos remotos, sostienen que el anarquismo no es algo reciente en África; lo 

que sí señalan como nuevo es el anarquismo como movimiento social e ideología, pero es 

preciso preguntarse qué es el anarquismo sino hija de su contexto, como se ha sostenido a 

lo largo de todo este trabajo. Bastante en consonancia con lo que Mbah e Igariwey señalan 

en su estudio, Jason Adams relaciona el término communalism con el concepto de 

comunismo primitivo de Marx, una sociedad sin Estado que se situaría en algún momento 

 
33 Mbah y Igariwey, African Anarchism: The History of a Movement, 28. 
34 Mbah y Igariwey, African Anarchism: The History of a Movement, 28. 
35 Mbah y Igariwey, African Anarchism: The History of a Movement, 26. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

entre la sociedad primitiva cazadora-recolectora y antes del feudalismo.36 Es necesario 

advertir de los peligros evolucionistas que implica la idea de que todas las sociedades pasan 

por unas fases, comenzando por la cazador-recolectora, hasta llegar al Estado moderno 

como forma más avanzada, ya que suponen una visión teleológica de la historia. Los efectos 

de este evolucionismo pueden observarse durante la época colonial como justificación de la 

dominación; el propio Marx estuvo influenciado por estas visiones evolucionistas.37 Por otro 

parte, como en el marxismo, asimismo existe una corriente primitivista dentro del 

anarquismo. Aunque no se va a abordar en profundidad por su enorme complejidad y 

extensión, resulta relevante conocer algunos datos generales que tienen relación con la 

segunda parte de este artículo.  

El anarquismo primitivista surgió en Estados Unidos durante las últimas dos décadas 

del siglo XX, aunque pensadores anteriores como Kropotkin ya hicieron reflexiones al 

respecto mucho antes, comparando la futura sociedad anarquista con una colmena de 

abejas o un hormiguero. Se pueden encontrar sus fundamentos en las obras del 

estadounidense John Zerzan, Future Primitive and Other Essays (1994) o Against Civilization 

(1999), donde se puede apreciar, en líneas generales, que esta corriente es crítica con la 

civilización industrial y tecnológica, aunque existen diversas perspectivas al respecto; 

asimismo, reivindica un retorno a formas de vida más simples, preestatales, basadas en la 

subsistencia y en las prácticas comunitarias. En palabras del anarquista primitivista George 

Bradford (seudónimo de David Watson): “Es una sociedad sin propiedad y comunal, 

igualitaria y cooperativa. Al igual que la naturaleza, carece esencialmente de líderes: ni 

patriarcal ni matriarcal, sino anárquica. […] También es una sociedad libre de trabajo. […] 

Es una sociedad que baila, que canta, que celebra, que sueña”.38 Su planteamiento denota un 

romanticismo bastante evidente, algo que ha llevado al anarquismo primitivista a ser 

criticado por idealizar este tipo de sociedades. Murray Bookchin, uno de los principales 

teóricos del primitivismo y ecologismo social, considera que planteamientos como el de 

Bradford mezclan verdades con fantasía, lo que califica como “absurd balderdash”.39 En el 

capítulo Mystifying the Primitive de su obra Social Anarchism or Lifestyle Anarchism. An 

Unbridgeable Chasm (1995), Bookchin cuestiona las hipótesis del anarquismo primitivista, 

ofreciendo una perspectiva más rigurosa (más allá de algunos planteamientos idealizados, 

no se puede negar la importante aportación de la corriente primitivista al anarquismo 

decolonial). Las investigaciones de Bookchin y otras han intentado, sin éxito, demostrar 

empíricamente el origen de la dominación, aunque este asunto ocuparía en sí mismo varios 

estudios. Lo interesante en este sentido es que la perspectiva feminista, que se ha visto en 

la necesidad de teorizar en profundidad sobre el origen de la dominación y sus motivos, ha 

señalado que a menudo se idealizan este tipo de sociedades primitivas, obviando que 

tuvieron estructuras profundamente jerárquicas, como el gobierno de los ancianos sobre la 

juventud, excluyéndola de la toma de decisiones; o su carácter patriarcal, donde los 

hombres someten a las mujeres a la subordinación.40 Bookchin cree que primero se 

 
36 Adams, Non-Western Anarchism: Rethinking the Global Context, 15. 
37 Morgan, La sociedad primitiva. 
38 Bradford, "Civilization in Bulk", n.p. 
39 Bookchin, Social Anarchism or Lifestyle Anarchism. An Unbridgeable Chasm, n.p. Se podría traducir 
como “tonterías absurdas”, pero se ha preferido mantener la original. 
40 Gemie, "Beyond the borders", 319. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

desarrollaron jerarquías entre los ancianos y los jóvenes, y posteriormente el sistema se 

expandió a la dominación masculina sobre las mujeres.41 

De acuerdo con la tesis principal Jo Freeman en su ensayo The Tyranny of 

Structurelessness (1970), la falta de estructuras formales no elimina el poder, sino que lo 

oculta.42 Es preciso señalar, porque quizás no resulta tan obvio como se piensa, que no solo 

las sociedades estatales tienen estructuras formales, sino que existen diversas formas de 

organización al margen del Estado, tanto dentro de las propias sociedades estatales como 

en aquellas con otras formas de articulación o desarticulación del poder. Sean sociedades 

con o sin Estados, lo relevante es si existen estructuras formales, a lo que sería fundamental 

añadir que fuesen realmente democráticas e igualitarias, que supusieran una resistencia 

efectiva a las estructuras de poder —por tanto, de dominación— y buscaran erradicarlas. 

Esas estructuras, en no pocas ocasiones, son interpretadas como una coerción de las 

libertades individuales. Quizás sea así en un sistema libre de violencias, pero, por el 

momento, parece más cauto pensar que en una sociedad sin estructuras se podrían 

fortalecer los diferentes sistemas de tiranía. En este sentido, y retomando la perspectiva 

feminista, la tesis principal de Carole Pateman defiende que la dominación masculina sobre 

la mujer responde a que el hombre ha querido institucionalizar y controlar su cuerpo, 

sexualidad y reproducción a través de un contrato sexual oculto desde tiempos remotos,43 

en una crítica feminista al Contrato Social de Rousseau. Su tesis coincide en parte con la de 

Kate Millet en que el origen del sistema patriarcal lo podemos localizar en la necesidad de 

los hombres de controlar la sexualidad y la reproducción de las mujeres.44 Para Millet, la 

tremendamente compleja derrota del patriarcado llegará cuando las mujeres sean dueñas 

de su sexualidad y reproducción.45 De entre las muchas deudas que tiene el mundo con el 

feminismo, encontramos que esas mujeres pusieron el foco en lo que ocurría —y continúa 

ocurriendo —dentro de las paredes del hogar. Gracias a ellas, muchas sociedades 

comenzaron a ser conscientes de la enorme violencia física, sexual, sicológica, económica y 

otras que ejercían —y ejercen— los hombres sobre las mujeres. Al acceder al hogar, se 

encontró una jerarquía patriarcal sólidamente articulada y muy difícil de desarticular, que 

supone la dominación masculina y la subordinación de las mujeres por encontrarse atadas 

por diversas estructuras simbólicas y materiales. Ursula Kingsmill Hart titula “El sitio de 

una mujer está en su casa” uno de los capítulos de su libro Tras la puerta del patio. La vida 

cotidiana de las mujeres rifeñas (1987), que aborda cuestiones sobre las mujeres rifeñas. 

Con ese título, la autora nos aproxima a diferentes situaciones en las que se puede analizar 

la violencia que sufrían las mujeres del Rif a causa de la dominación masculina. Esta es 

precisamente una de las dificultades teóricas que afronta la corriente primitivista del 

anarquismo: ignorar la violencia estructural que existía en esas comunidades.  

En relación con la idealización de sociedades con estructuras sociopolíticas periféricas, 

entendidas como rurales y horizontales, existe una perspectiva que también ha sido 

criticada por ello: el anarquismo antropológico. Desde el siglo XIX, la antropología ha escrito 

miles y miles de páginas, de debates teóricos y materiales etnográficos centrados en 

discusiones como el origen del Estado, la humanidad, las diferencias o los sistemas políticos, 

entre otros muchos, por lo que es necesario precisar que el anarquismo antropológico que 

 
41 Bookchin, The Ecology of Freedom: The Emergence and Dissolution of Hierarchy, 5. 
42 Freeman, "The Tyranny of Structurelessness". 
43 Pateman, The Sexual Contract. 
44 Millet, Sexual Politics. 
45 Millet, Sexual Politics. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

se critica en este trabajo es aquel que compara o asemeja las prácticas de comunidades 

humanas rurales al anarquismo, incurriendo en el error, a menudo recurrente, de atribuir 

un término cargado de semántica ideológica a comunidades con un contexto absolutamente 

ajeno. Sharif Gemie considera que sus estudios resultan estimulantes porque ofrecen una 

visión crítica-utópica a través de la que reconsiderar las prácticas de dominancia del mundo 

occidental, pero advierte del riesgo que conlleva subestimar características opresivas como 

las mencionadas anteriormente.46 El anarquismo antropológico intenta identificar 

principios anarquistas en sociedades rurales. Sin embargo, a pesar de que arroja luz sobre 

esas comunidades y sus prácticas, sin llegar a etiquetarlas como anarquistas, su 

planteamiento ha sido criticado por eurocéntrico porque, como se ha visto recurrentemente 

a lo largo de este estudio, les impone un marco interpretativo ajeno. Taibo incluso parece 

que ironiza al respecto al escribir que “eran anarquistas sin saberlo”,47 en relación con cómo 

el anarquismo antropológico analiza las prácticas de esas comunidades. Y es que, nada más 

lejos de la realidad, el surgimiento del anarquismo no descubrió las estructuras 

descentralizadas, autogestionadas ni federales, entre otras. Esas prácticas han sido 

desplegadas por comunidades humanas desde los albores de la humanidad, por lo que no 

parece acertado descubrir prácticas anarquistas en sociedades rurales donde nunca ha 

existido tal doctrina, forzándolas a encajar en un marco externo. Esta conexión entre la 

antropología y el anarquismo no es producto de una interpretación aislada, pues la mayoría 

de las comunidades que practican el autogobierno y mantienen economías ajenas al 

mercado capitalista han sido objeto de estudio principalmente por la antropología, más que 

por la sociología o la historia. David Graeber señala que, cuando se realiza una etnografía, 

“se observa lo que la gente hace, tratando de extraer la lógica simbólica, moral o pragmática 

que subyace en sus acciones, se intenta encontrar el sentido de los hábitos y de las acciones 

de un grupo, un sentido del que el propio grupo muchas veces no es completamente 

consciente”.48 Es decir, la antropología observa aquello que han creado o están creando 

comunidades humanas que se organizan de manera alternativa al Estado e intentan 

anticipar cuáles pueden ser sus implicaciones. Graeber destaca la antropología como 

método para atender la diversidad humana y sus diversas formas de organización, pero 

matiza que eso no es precisamente lo que la antropología, incluso la de interpretación 

radical, ha hecho durante los últimos cien o ciento cincuenta años.49 Sin duda, un análisis 

adecuado de este tipo de sociedades rurales resultaría muy interesante, por ejemplo, para 

estudiar sus prácticas de resistencia al Estado o al colonialismo, así como los motivos por 

los que se federaban o confederaban, o cómo solucionaban diferentes conflictos, como un 

hurto o un asesinato. Eso es precisamente uno de los objetivos pretendidos en este trabajo: 

visibilizar algunas de esas prácticas, a través del paradigma de las sociedades del Rif, para 

proponer un estudio más exhaustivo sobre estas desde una perspectiva realmente 

decolonial.   

 

5.  El Rif y sus estructuras sociopolíticas 

 

Antes de adentrarse en el estudio del Rif y sus comunidades rurales conviene, como se ha 

procurado realizar a lo largo de este trabajo, precisar algunas cuestiones conceptuales. 

 
46 Gemie, “Beyond the Borders”. 
47 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonización, 13. 
48 Graeber, Fragmentos de antropología anarquista, 17. 
49 Graeber, Fragmentos de antropología anarquista, 18. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

Generalmente, las comunidades africanas referidas en este texto, aquellas que han sido 

identificadas por algunos autores por fundarse en el communalism, han sido ampliamente 

categorizadas en la literatura como tribus. Este término ha sido y continúa siendo uno de 

los más discutidos en la antropología, pero no es propósito de este estudio ahondar en ese 

debate. Puede resultar suficiente conocer que una de las principales problemáticas en este 

sentido es que la heterogeneidad de estas sociedades es tan rica que resulta 

extremadamente complejo encontrar una definición universal. El término también ha sido 

abordado desde diferentes perspectivas académicas, lo cual ha enriquecido más el debate: 

socialmente, es una organización basada en el parentesco, la responsabilidad colectiva y la 

segmentación del linaje;50 políticamente, es una estructura organizada por una forma de 

gobierno descentralizado o autónomo que se resiste a la autoridad central;51 culturalmente, 

manifiestan lenguas, prácticas e identidades únicas;52 e históricamente, refleja las 

construcciones coloniales y la evolución de sus interpretaciones.53 En este sentido, el 

antropólogo Dale Francis Eickelman no aborda el concepto de tribu como una categoría 

estática o unívoca, sino como un conjunto plural de significados e interpretaciones que se 

articula en torno a la idea de genealogía, pero que también adquiere significado según las 

ideologías y prácticas del grupo, así como los usos administrativos utilizados por el Estado 

y las interpretaciones ofrecidas por las personas que han investigado esos grupos.54  

Como se verá a lo largo de este punto, las diferentes comunidades rifeñas manifestaron 

todas las citadas particularidades, algunas de las cuales también han sido desplegadas por 

movimientos anarquistas, lo que en algunas ocasiones las ha llevado a ser etiquetadas como 

tal. Dado el extenso debate sobre el término tribu, este trabajo optará por la terminología 

árabe: qabīla (singular) / qabāʻil (plural). Aunque esta palabra ha sido generalmente 

traducida a muchas lenguas como tribu, fue la empleada en la correspondencia entre el 

sultán y las qabāʻil del Rif, por lo que se demuestra al menos más precisa (asimismo se 

podría emplear taqbilt para recordar que se trata de sociedades imazighen con una lengua 

propia). El término qabīla también ha sido empleado para el estudio de diferentes 

comunidades a lo largo de la historia, no solo las del Rif, por lo que mantiene parte de su 

carácter reduccionista cuando se aplica a una región concreta; de hecho, como pretende 

demostrar Henry Munson Jr. en su estudio, la opinión generalizada de que toda la sociedad 

rural marroquí precolonial era tribal y no campesina parece basarse en la suposición 

errónea de que la palabra qabīla tenía el mismo significado en las tierras agrícolas y 

sedentarias de Marruecos que en los desiertos de Arabia,55 de donde proviene el término 

árabe (es por ello que se podría emplear taqbilt como elemento diferenciador). Munson Jr. 

enfatiza que su organización sociopolítica estaba más influenciada por relaciones 

económicas y de propiedad de la tierra que por estructuras de parentesco segmentarias, lo 

que implica que las dinámicas sociales se centraban en la competencia por recursos 

agrícolas y la propiedad individual de la tierra, en lugar de en alianzas basadas en linajes. 

Esta versión reconsidera la teoría segmentaria del Rif, que se debatirá en un epígrafe 

 
50 Leake, "The Construction of ‘Tribe’ as a Socio-Political Unit in Global History". 
51 Ould Cheikh, "Tribe". 
52 Charsley, "'Children of the Forest' or 'Backwards Communities'? The Ideology of Tribal 
Development". 
53 Charsley, "'Children of the Forest' or 'Backwards Communities'? The Ideology of Tribal 
Development", 3-4. 
54 Eickelman, “The Middle East: an Anthropological Approach”, 126-150. 
55 Munson Jr., "The Mountain People of Northwestern Morocco: Tribesman or Peasants?", 254-55. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

posterior, la cual es asimismo cuestionada por David Seddon, quien remarca el papel de la 

propiedad y el trabajo agrícola más que los vínculos segmentarios.56 

La mayor parte de la literatura científica sobre la región del Rif proviene de Europa, que 

a menudo dirigieron sus investigaciones hacia los intereses expansionistas de sus países, 

especialmente aquella escrita durante el periodo colonial o precolonial. Dado el enorme 

interés que tenía conocer las sociedades y costumbres de las comunidades rifeñas para los 

Estados coloniales, especialmente España y Francia, estos estudios se centraron en los 

aspectos sociales y culturales, pero los históricos apenas fueron atendidos. Y es gracias a 

esos estudios históricos, generalmente realizados en lengua árabe o por autoría marroquí 

en lenguas como el francés o el español, que se han superado algunas tesis profundamente 

coloniales, aunque todavía queda mucho por ampliar. Autores marroquíes como Abdallah 

Laroui, Mohammed El Qabli o Germain Ayache, entre otros, han analizado numerosos 

documentos marroquíes, aquellos a los que han conseguido acceder, pero, como es sabido, 

existen otros muchos aún inéditos en archivos privados de difícil acceso que convendría 

sacar a la luz. La causa principal por la que la literatura occidental ha ignorado el documento 

marroquí y, por tanto, tiene un carácter unidimensional, es la barrera lingüística. Así lo 

expresan varios investigadores marroquíes, entre ellos Mohammed El Mansour en el 

prólogo del libro: Al-Rīf qabl al-Ḥimāya (2008), de Abdelrahman El Taybi, una obra en árabe 

tan bien documentada como poco conocida. Hoy existen herramientas que facilitan 

enormemente la lectura de obras en otras lenguas, entre ellas el árabe, pero el factor 

lingüístico continúa siendo la principal dificultad a la hora de consultar fuentes o 

bibliografía sobre la historia de Marruecos, cuanto más si son fuentes manuscritas, como la 

correspondencia entre las qabāʻil y el sultán. 

 

5.1  La noción colonial de anarquía en el Rif: la falsa dicotomía bled el-majzen / bled 

el-siba 

 

Una de las mayores tesis coloniales que ha refutado el análisis de los documentos 

marroquíes ha sido la que defendía que existía una ruptura de los vínculos de comunicación 

entre las qabāʻil rifeñas y el poder central. Esta noción, planteada por primera vez por el 

sociólogo francés Henri Michaux-Bellaire (1857-1939), presentaba al sultán como un 

gobernante incapaz de ejercer su autoridad sobre las qabāʻil de Marruecos, defendiendo la 

idea de que el país estaba dividido entre el orden del sultán y el caos de las comunidades 

que denominaban tribales, lo que fue utilizado para legitimar la acción colonial. El 

planteamiento de Michaux-Bellaire introdujo la estrategia divide y vencerás en 

Marruecos,57 que perseguía fragmentar la resistencia anticolonial, dificultando la 

coordinación entre el sultán y las qabāʻil y facilitando la invasión. Sin embargo, esta 

dicotomía no era un invento de la administración francesa exclusivo para Marruecos, sino 

que ya lo había experimentado previamente en la Argelia ocupada, donde había formulado 

estereotipos relativos a las comunidades de la Cabilia, como el mito del beréber no 

islamizado, democrático, organizado en asambleas o con más libertad para las mujeres, 

entre otros.58 Edmund Burke sostiene que existía un discurso etnológico francés que 

construía la idea de una división esencial entre dos razas y sociedades: la árabe y ordenada, 

 
56 Seddon, David, Political Ideologies and Political Forms in the Eastern Rif of Morocco, 1890-1910. 
57 Hart, Qabila. Tribal profiles and tribe-state relations in Morocco and on the Afghanistan-Pakistan 
frontier, 16. 
58 Mahé, Histoire de la Grande Kabylie. XIX-XX siècles. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

bajo el control del Mazjen o poder central; y la beréber, siba o anarquía, rebelde, enemiga o 

independiente de esa idea de Estado marroquí.59 Esta estrategia fue imitada por la 

administración colonial española no solo para justificar la intervención colonial sobre 

Marruecos, sino para asimismo dividir a la población rifeña; unas comunidades tenían 

mejor o peor relación con el poder central que otras, lo que podía provocar enemistad entre 

ellas, llegando a ser clasificadas por la historiografía colonial como tribus majzen y tribus 

siba. Una de las principales diferencias atribuidas a estos dos grupos radicaba en su sistema 

legal y político: mientras se decía que las tribus majzen aplicaban la šarīʻa (generalmente 

traducido como ley islámica) y sus líderes, los caídes, eran directamente designados por el 

sultán, las tribus siba se regían por el ʻurf (derecho consuetudinario en árabe, en tamazight 

se denomina izref), con un sistema acéfalo a determinados niveles y de liderazgo rotativo 

dentro de las ŷamāʻāt (asambleas), donde los jefes eran elegidos entre los diferentes linajes. 

Dado que el ʻurf estaba especialmente arraigado entre las qabāʻil de mayoría amazigh, como 

muchas del Rif, el término siba se utilizó con mayor frecuencia para referirse a ellas, no tanto 

a las árabes. Esta clasificación presenta un carácter reduccionista y no recoge la complejidad 

de las estructuras sociopolíticas de estas comunidades heterogéneas. En la práctica, ambas 

estaban integradas por imazighen y árabes (siendo estos últimos, en su mayoría, imazighen 

arabizados). Asimismo, la šarīʻa y el ʻurf no existían de manera separada o excluyente, sino 

que coexistían en diferentes proporciones según la qabīla y su contexto histórico; de hecho, 

generalmente el ʻurf solo era aceptado en las sociedades islámicas si era compatible con la 

šarīʻa 60, aunque se han documentado casos donde el ʻurf se impuso completamente a la ley 

islámica, como en Cabilia, zona amazigh de Argelia, donde el derecho consuetudinario llegó 

a excluir totalmente a las mujeres de la herencia, lo que es contrario a la šarīʻa.61 Las 

relaciones históricas entre las qabāʻil rifeñas y el poder central son mucho más ricas de lo 

que recoge la historiografía colonial, pudiendo acceder a multitud de ejemplos a través de 

obras árabes sobre la historia del Rif; de hecho, algunas de las qabāʻil rifeñas más 

importantes durante la resistencia contra las tropas españolas databan del siglo XI, como 

Temsamane, Bokkoya, Gzenaya, Ait Waryaghar, Kebdana, Mernissa, Metalsa o Ait Itteft,62 lo 

que desmonta la tesis de que eran comunidades caóticas (no parece razonable pensar que 

una sociedad pueda pervivir durante tantos siglos de manera caótica). 

Es imposible abarcar en este trabajo una revisión de las relaciones históricas entre el 

Rif y el poder central, algo que ya ha sido abordado en la obra citada de Abdelrahman El 

Taybi, pero existe un momento histórico que puede servir de ejemplo para entender, de 

manera general, la situación de estas complejas relaciones durante los últimos siglos. Este 

ejemplo data de finales del XVII y principios del XVIII, entre los años 1696 y 1727 de la era 

común, cuando los ejércitos marroquíes sitiaban la ciudad de Ceuta durante el gobierno del 

sultán Mulay Ismail (reinado: 1672-1727). Durante este periodo, las qabāʻil del Rif central, 

como el resto de las del norte de Marruecos, permanecieron sujetas a la autoridad del 

gobernador de Tetuán, Ali ben Abdullah al-Riffi al-Tamasmani, quien fuera uno de los 

comandantes más importantes de la era ismailí. Según recoge el historiador marroquí 

 
59 Burke, “The image of the Moroccan State in French ethnological literature”, 175-176. 
60 Ayache, Les origines de la guerre du Rif, 157-58. 
61 Garratón Mateu, "La desheredación de las mujeres en la Kabilia (Argelia) como paradigma de la 
oposición entre el derecho consuetudinario bereber y la ley islámica", 51-60. 
62 Madariaga, En el Barranco del Lobo. Las guerras de Marruecos, 80. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

Mohammed Daoud,63 este comandante dirigía a los ejércitos marroquíes para expulsar a los 

españoles de las fronteras ocupadas del norte y tenía autoridad del sultán para nombrar y 

destituir a quien quisiera.64 El comandante Ali murió en 1713, a quien sucedió su hijo Ahmed 

ben Ali ben Abdallah al-Riffi como gobernador de la región norte. Quizás por su aparente 

procedencia rifeña, como se puede apreciar en una parte de su nombre, se sabe que fue un 

hombre con una fuerte influencia sobre las qabāʻil del Rif, a las que envió cartas para que se 

ofreciesen su lealtad al sultán.65 Sin embargo, tras una disputa con el soberano, Ahmed 

cambió su política hacia este, volviéndose un gobernador independiente, hasta que acabó 

asesinado en 1743. A partir de este momento y hasta finales del XIX y principios del XX, 

parece que no ha habido ningún gobernador del majzen capaz de someter a la autoridad del 

sultán a las qabāʻil del Rif, especialmente a las de la región central, las consideradas más 

siba, algo que no parece del todo cierto ya que el majzen colocó o ratificó caídes en algunas 

qabāʻil, como la de Beni Said.66 No obstante, dada la débil presencia del poder central en la 

zona, en algunas épocas con mayor cohesión e influencia y en otras con menos, estas 

comunidades desarrollaron desde tiempos remotos unas estructuras sociopolíticas propias, 

basadas en la autogestión, que han permitido su pervivencia y autonomía. Esa organización 

sufrió grandes cambios a partir de finales del XIX a causa de, entre otras cuestiones, el 

avance colonial y el auge de liderazgos individuales, personajes conocidos como imgharen, 

en detrimento del poder de las asambleas.67  

Durante la primera etapa colonial, en la segunda mitad del XIX, el majzen y las qabāʻil 

del Rif estuvieron temporalmente cohesionadas. La penetración española en la región 

suponía un problema para las dos partes, por lo que procuraron entenderse. Un ejemplo de 

cooperación se dio en la Guerra de Tetuán (1859-1860), donde contingentes rifeños 

lucharon junto al majzen contra la invasión española; no obstante, en la Guerra de Melilla 

de 1893, este respaldo mutuo desapareció.68 En este conflicto, el sultán no solo evitó 

involucrar tropas del majzen en el enfrentamiento, sino que trató de persuadir a las qabāʻil 

rifeñas para que no combatieran a los españoles, enviándoles cartas en las que aconsejaba 

la no confrontación.69 Este cambio de actitud generó un cisma político entre las 

comunidades del Rif más próximas a Melilla y el sultán, lo que se tradujo en un creciente 

descontento y una eventual ruptura política. Este alejamiento culminó en un apoyo 

generalizado de las qabāʻil a Rogui Bu Hamara (1860-1909),70 quien se presentó a principios 

del siglo XX como el líder de la lucha contra la ocupación extranjera del Rif y como un falso 

pretendiente al sultanato, ya que se presentó como el hermano del sultán Abdel Aziz, lo que 

no era cierto.  

La dicotomía bled el-majzen y bled el-siba se demuestra entonces reduccionista, una 

construcción colonial que buscaba justificar la colonización. La noción siba no implicaba una 

 
63 La Fundación Mohammed Daoud, dirigida hoy por su hija y ubicada en Tetuán, contiene el archivo 
personal del historiador. Este destaca especialmente por la correspondencia personal durante la 
época colonial.  
64 Daoud, Tārīj Teṭuwān, 4:33. 
65 Daoud, Tārīj Teṭuwān, 4:33. 
66 Benjelloun, Fragments d’histoire du Rif Oriental.  
67 Taybi, Al-Rīf qabl al-Ḥimāya. Qabāʻil Sāhil al-Rīf al-Awsaṭ, 265; Laroui, Les origines sociales et 
culturelles du nationalisme marocain (1830-1912), 171; Ayache, Les origines de la guerre du Rif, 125. 
68 Madariaga, España y el Rif. Crónica de una historia casi olvidada, 77-114. 
69 Ayache, Les origines de la guerre du Rif, 125-26. 
70 Véase más: González Alcantud, "El Rogui Bu Hamara y la inestabilidad marroquí en perspectiva 
española. Ensayo etnohistórico"; González Alcantud, "Sobre el Rogui Bu Hamara y el colonialismo 
español antes del Protectorado (1902-1909)". 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

ruptura absoluta de las comunidades del Rif con la autoridad central, un antagonismo, sino 

una forma alternativa de articulación del poder. Los países colonialistas de Europa 

occidental, que entendían el estatismo como la única forma de civilización, redujeron las 

estructuras de las qabāʻil a un sistema caótico, describiendo la región como un territorio de 

anarquía. Bled el-siba se ha interpretado de varias formas, pero la narrativa que presenta la 

disidencia del Rif como un rasgo esencialista se ha consolidado como el discurso dominante 

incluso hasta la actualidad: 

 

El discurso que esencializa la disidencia en el Rif es dominante: se puede encontrar 

en el discurso académico y en ciertos escritos científicos, en el discurso oficial, en los 

análisis periodísticos, en el lenguaje de los actores políticos y partidos nacionales, así 

como en el de los activistas locales y los actores sociales, bajo el término disidencia 

(siba) o bajo nuevos términos como separatismo, independencia, deseo de 

autonomía.71  

 

5.2  La organización sociopolítica del Rif: ¿prácticas libertarias? 

 

Como se ha visto, el sistema de organización sociopolítico de las qabāʻil rifeñas ha sido 

interpretado de manera reduccionista, así como su relación con el poder central de manera 

esencialista. Siba ha sido entendido como una característica genuina de estas comunidades, 

anárquicas o disidentes por naturaleza. Estudios posteriores a la época colonial, desde la 

segunda mitad del siglo XX, han relacionado algunas de sus prácticas con la anarquía, no 

como sinónimo de caos, una noción colonial ya prácticamente superada, sino como a esa 

hija de la modernidad europea y la Ilustración que se ha tratado en la primera parte de este 

trabajo. Algunas perspectivas, al pretender desprenderse de ese sesgo reduccionista y 

esencialista, han podido acabar perpetuando la imposición de marcos occidentales a 

prácticas ajenas a ese contexto. El historiador francés Charles-André Julien consideraba que 

el gobierno del Rif era “anárquico”72 no por caótico, sino por su estructura política, porque 

no tenían líderes, sino asambleas; el coronel español Emilio Blanco Izaga, un interventor 

militar español, mostró interés por el estudio de las prácticas rifeñas y terminó por 

definirlas como una “anarquía organizada”.73 Como ellos dos, muchos otros investigadores 

han relacionado las estructuras sociopolíticas del Rif con la anarquía como forma de 

organización descentralizada y acéfala, pero nunca a nivel ideológico. Asimismo, de manera 

generalizada, se ha empleado la noción de interregno anárquico para referir al periodo que 

sigue a la muerte de Moulay Ismail, ya que, como se ha visto, el poder central no consiguió 

imponerse mayoritariamente en el Rif. David M. Hart utiliza asimismo esta terminología 

para referirse al periodo que transcurre desde 1860 hasta 1921, año este último en el que 

Ibn Abdelkrim el-Jattabi proclamó la República del Rif; de hecho, paradójicamente, Ibn 

Abdelkrim actuó contra la idea de siba al introducir estructuras centralizadas en su 

autoproclamada república, ya que veía en las qabāʻil un efecto de desunión, lo que le llevó a 

eliminar el derecho amazigh e introducir ideas reformistas islámicas, una propuesta que no 

tiene nada de anarquista (en relación con el citado interregno anárquico), sino todo lo 

contrario, y por ello copió un modelo de Estado con ministerios, moneda y bandera. Sin 

 
71 Nahhass, "Le Rif: appartenance nationale dissidente et la formation de l’Etat", 1. 
72 Charles-André, Le Maroc face aux impérialismes: 1415-1956, 166. 
73 Moga Romero y Bravo Nieto, Emilio Blanco Izaga: coronel en el Rif: una selección de su obra, 
publicada e inédita, sobre la estructura sociopolítica de los rifeños del norte de Marruecos. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

embargo, aunque la terminología resulte confusa, parece que la población rifeña 

denominaba ripublik a esas estructuras sociopolíticas acéfalas, no a la república;74 de hecho, 

Según Hart, ripublik es la palabra que usaban en el Rif para referirse a los tiempos previos a 

la llegada de los imgharen, adoptada probablemente del español; Germain Ayache, quien 

asimismo sostiene que es como se referían los rifeños a ese periodo, cree que la 

pronunciación de la palabra era más propia del francés.75 En cualquier caso, como se 

observa, las interpretaciones son múltiples, pero la mayoría emplean la anarquía como 

referencia a la falta de liderazgo de estas comunidades, a veces entendido como algo 

negativo, caótico; otras, como una característica propia de su sistema de organización 

sociopolítico, de forma descriptiva, sin entrar en juicios de valor.  

Junto al derecho consuetudinario y a las manifestaciones culturales, como su propia 

lengua, identidad y costumbres, lo más abordado socialmente han sido sus estructuras 

organizativas y cómo estas garantizaban la descentralización del poder político. Existen dos 

tesis al respecto: la primera, desarrollada por el antropólogo francés Robert Montagne en 

sus estudios sobre las qabāʻil del sur de Marruecos, denominada tesis de los leff-s, establece 

que existían ligas de protección entre diferentes fracciones, familias o individuos, más allá 

de la comunidad territorial, que se oponen y se contrarrestan, garantizando con su 

equilibrio la seguridad de los taqbilt.76 Montagne divide la organización de las qabāʻil en 

cinco niveles superpuestos77: 1) la aldea, un conjunto de hogares que se unen; 2) el poblado, 

una federación de aldeas; 3) el taqbilt, el representante de cada poblado; 4) la qabīla, una 

federación de poblados a través de cada taqbilt, representante de cada federación; y 5) la 

confederación de qabāʻil. La segunda tesis principal es la elaborada por el antropólogo 

británico Evans-Pritchard,78 denominada teoría segmentaria, pero aplicada al Rif por el 

antropólogo estadounidense David Montgomery Hart. Según esta teoría, las qabāʻil se 

organizan en diferentes segmentos que comienzan en la unidad más básica, la familia 

elemental, seguida de unidades más complejas hasta llegar a la confederación de qabāʻil: 1) 

familia elemental; 2) linajes de agnación; 3) subclanes; 4) clanes; 5) qabīla; 6) confederación 

de qabāʻil.79 Autores como Favret-Saada y Charles-André, coinciden con Evans-Pritchard en 

que este sistema reparte la autoridad entre todos los niveles de la estructura tribal porque 

se basa en una oposición equilibrada de los segmentos.80 Hart señala que los segmentos se 

oponen a un nivel más elemental, pero se unen en segmentos más amplios: “Hermanos 

unidos contra primos; hermanos y primos contra linajes vecinos; linajes de subclanes contra 

linajes de subclanes vecinos; subclanes de clanes contra subclanes de clanes vecinos, y así 

sucesivamente”.81 Para Hart, un sistema de este tipo garantiza una distribución regular de 

la autoridad política a todos los niveles y da como resultado un sistema de asambleas 

representativas superpuestas; uno o dos miembros de la comunidad local se unen para 

representarla a nivel de subclán; luego, unos pocos miembros de ese consejo se unen para 

 
74 Hart, "De 'Ripublik' à 'République': les institutions sociopolitiques rifaines et les réformes d’Abd-el-

Krim". 
75 Ayache, Les origines de la guerre du Rif, 115. 
76 Laroui, Les origines sociales et culturelles du nationalisme marocain (1830-1912), 166. El taqbilt, como 

se verá, es una palabra tamazight para definir lo que otros autores han denominado cantón o fracción de 

tribu, una unidad sociopolítica intermedia entre el poblado y la qabīla. 
77 Montagne, Les Berbères et le Makhzen dans le Sud du Maroc. 
78 Desarrolla su tesis en The Nuer, 1940, y The Sanusi, 1949, en el contexto sudanés. 
79 Madariaga, España y el Rif. Crónica de una historia casi olvidada, 280. 
80 Madariaga, España y el Rif. Crónica de una historia casi olvidada, 280. 
81 Hart, "De 'Ripublik' à 'République': les institutions sociopolitiques rifaines et les réformes d’Abd-el-

Krim", 34. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

representarlo a nivel de qabīla; y finalmente unos pocos de esos representan a su qabīla en 

la confederación.82 Si bien la tesis de los leff-s ha tenido bastante peso para el estudio de las 

qabāʻil del sur de Marruecos, parece que no ha tenido demasiada relevancia a la hora de 

aplicarla a las comunidades imazighen del Rif,83 aunque sí existen estudios donde se ha 

aplicado esta teoría, como el de Raymond Jamous sobre la confederación de qabāʻil de 

Guelaya.84 En cualquier caso, la diferencia entre el número de niveles dentro de una qabīla 

y su denominación (Blanco Izaga, por ejemplo, empleaba otros semejantes, como fracción 

de tribu)85 no es tan relevante como entender que existían segmentos superpuestos y que 

estos, según la tesis segmentaria, se enfrentan entre sí, pero se unen contra los segmentos 

superiores. Asimismo, tanto a nivel de qabīla como de confederación de qabāʻil, no existían 

líderes, eran órganos de gobierno acéfalos gobernados exclusivamente por las ŷamāʻat o 

asambleas. Estas ŷamāʻāt existían asimismo en los niveles inferiores, como el poblado o 

subclán, pero, al contrario que en los superiores, sí designaban a un muqaddam o líder. No 

obstante, a pesar de la existencia formal de un líder varón elegido por la asamblea de 

hombres notables, el órgano encargado de administrar los asuntos y solucionar los 

problemas era la ŷamāʻa, mientras que el muqaddam se limitaba a velar por que se 

ejecutasen las decisiones adoptadas en la asamblea. En todo momento, el poder del 

muqaddam estaba sometido a la voluntad de la ŷamāʻa, por lo que era limitado y podía ser 

revocado de su cargo en cualquier momento.  

Otra de las prácticas sociales más estudiadas sobre las comunidades del Rif ha sido la 

venganza y la deuda de sangre. El Rif ha sido históricamente una región con problemas 

demográficos por superpoblación y, debido a sus escasos recursos agrícolas, ha habido 

numerosas hambrunas, sobre todo en épocas de sequía. Cómo enfrentaban las qabāʻil 

rifeñas esta situación es un tema que ha despertado cierto interés: se sabe que la emigración 

obrera hacia el Oranesado, en Argelia, ha sido una de las formas de regulación del excedente 

demográfico.86 Hart coincidía con esta visión, pero le resultaba insuficiente. Si bien es 

necesario precisar que la mayor parte de su estudio se basa en Ait Waryaghar, por lo que no 

se puede aplicar a todo el Rif, sino a esta qabīla y quizás a la región central en general, el 

antropólogo defendía que otro mecanismo de regulación de estas sociedades era la vendetta 

y la deuda de sangre.87 Consideraba que estas prácticas sociales que observó durante su 

trabajo de campo eran inherentes al sistema rural como forma de supervivencia, como 

solución al excedente demográfico, y que sucedían desde hacía siglos. Al ser uno de los 

primeros investigadores sobre el tema, algunas de sus tesis han sido superadas hoy, como 

ocurre con esta última. Eso no quita el gran valor de su planteamiento, pero no pudo 

participar en el debate con otras investigaciones más actuales que lo ampliaron. Una autora 

más contemporánea fue María Rosa de Madariaga, quien considera difícilmente verosímil 

que la venganza sirviera como método de control demográfico en ninguna sociedad.88 La 

autora argumenta que la ŷamāʻa imponía multas cuantiosas, dependiendo del delito 

 
82 Hart, "De 'Ripublik' à 'République': les institutions sociopolitiques rifaines et les réformes d’Abd-
el-Krim", 34. 
83 Charles-André, Le Maroc face aux impérialismes: 1415-1956, 167. 
84 Jamous, Honneur et baraka Les structures sociales traditionnelles dans le Rif. 
85 Moga Romero y Bravo Nieto, Emilio Blanco Izaga: coronel en el Rif: una selección de su obra, 
publicada e inédita, sobre la estructura sociopolítica de los rifeños del norte de Marruecos. 
86 Aziza, España y el Rif. Miradas Cruzadas, 146. 
87 Hart, The Aith Waryaghar of the Moroccan Rif: An Ethnography and History. 
88 Madariaga, España y el Rif. Crónica de una historia casi olvidada, 281-82. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

cometido, resultado muy altas en el caso de homicidios.89 Esto no solo cuestiona la tesis de 

Hart, de carácter esencialista, sino que asimismo descarta una visión bastante maltusianista 

de entender la demografía. Parece más acertado pensar que esas prácticas efectivamente 

ocurrían y por ello las ŷamāʻāt tuvieron que legislar contra ello, pero no era algo inherente 

de estas sociedades ni era la única forma de saldar conflictos. En sus apuntes para la 

intervención colonial de 1925, Manuel del Nido y Torres señalaba que la imposición de 

multas era la pena más extendida entre las qabāʻil del Rif y no pagarlas acarreaba 

consecuencias graves: si se trataba de delitos civiles, el culpable que no pagara la multa sería 

objeto de represalias, como el incendio de su casa o la destrucción de sus bienes; cuando 

eran delitos de sangre, podía dar lugar a homicidios en cadena.90 Precisamente, como señala 

Madariaga, para impedir la sucesión ininterrumpida de venganzas recíprocas entre familias, 

poblados u otros niveles, el culpable era obligado por su propia comunidad a satisfacer el 

pago de la multa impuesta: si rehusaba hacerlo, se exponía a penas aún más severas, y si no 

podía hacerse cargo por cualquier razón, su aldea o poblado asumía el pago.91 Es decir, se 

procuraba diligentemente que el responsable reparara el daño causado, pues la 

responsabilidad se extendía a los diferentes niveles a los que pertenecía esa persona.92 Con 

el paradigma de estas prácticas criminales, se observa cómo se aplicaba el ʻurf en la práctica 

y cómo estas comunidades, al margen del Estado, de manera autogestionada y asamblearia, 

resolvían algunos de sus problemas, como el crimen.   

Es evidente que no solo el anarquismo primitivista, sino asimismo otras nociones de 

sociedades anarquistas podrían adoptar estas prácticas para su modelo propio. Eso no 

significa que estas puedan ser ni etiquetadas como tal ni analizadas desde ese marco. Sí 

deben ser atendidas por los estudios anarquistas porque son paradigmas de organización 

autogestionada, así como de resistencia colonial y al Estado, pero son completamente ajenas 

a la doctrina política anarquista. No es solo el elemento ideológico el que falta, que ya por sí 

mismo conforma la columna vertebral del anarquismo, sino todos los marcos teóricos que 

también lo vertebran, como la noción de las clases sociales, el capitalismo o el Estado. Pierre 

Clastres ya debatía sobre este tipo de sociedades rurales, a las que denominaba bandas, 

recogiendo diversas formas de organización menos jerárquicas que en las propias tribus, 

como ejemplos de sociedades que podían servir de inspiración a la futura sociedad 

anarquista.93 Este trabajo no busca validar o invalidar conceptos, ni decantarse por un lado 

u otro del debate, sino ofrecer una perspectiva crítica con la imposición de etiquetas, una 

práctica de herencia colonial de la que es necesario deshacerse conscientemente. Se ha 

procurado emplear palabras en árabe o tamazight porque, a pesar de que tampoco resultan 

idóneas, se ha intentado evitar el uso de propuestas más conflictivas. Si se buscara emplear 

una terminología menos eurocéntrica o, al menos, más respetuosa con las especificidades 

culturales, Taibo propone “prácticas libertarias”.94 Esta propuesta tiene como objetivo 

reducir el sesgo conceptual presente en la interpretación de determinadas estructuras y 

dinámicas sociopolíticas. No obstante, como el propio autor reconoce, la elección puede 

resultar controvertida debido a su creciente asociación con la noción de los libertarians 

estadounidenses, vinculada al liberalismo extremo caracterizado por la exaltación de la 

 
89 Madariaga, España y el Rif. Crónica de una historia casi olvidada, 281. 
90 Nido y Torres, Marruecos. Apuntes para el Oficial de Intervención y de Tropas Coloniales, 262-63. 
91 Madariaga, España y el Rif. Crónica de una historia casi olvidada, 282. 
92 Nido y Torres, Marruecos. Apuntes para el Oficial de Intervención y de Tropas Coloniales, 262. 
93 Clastres, “La sociedad contra el Estado”. 
94 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonización, 14. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

propiedad privada y del individualismo. Asimismo, el término no solo remite al liberalismo 

extremo, sino a diversos movimientos antiautoritarios —entre ellos el anarquista— que 

reivindican el concepto de libertario como propio y rechazan su aplicación a planteamientos 

políticos centrados en la acumulación de poder mediante el capital. En este sentido, podría 

resultar más pertinente describir estas manifestaciones como prácticas comunitarias, 

identificando las particularidades de cada grupo y considerando ciertos rasgos comunes 

dentro de su heterogeneidad: suelen desarrollarse en contextos rurales; en numerosos 

casos han sido afectadas por procesos coloniales que transformaron profundamente sus 

estructuras; constituyen fuentes subalternas de notable valor, especialmente para los 

estudios anarquistas; y presentan dinámicas restrictivas, como que las  decisiones políticas 

suelen estar concentradas en los hombres adultos, con frecuencia armados. 

Más que libertarias —término con una carga ideológica difícil de neutralizar—, estas 

prácticas pueden entenderse como formas de autonomía o independencia sustentadas en 

estructuras solidarias. En esta línea, resulta pertinente recordar la distinción introducida 

por Émile Durkheim entre “solidaridad mecánica” y “solidaridad orgánica”95 para 

diferenciar este tipo de sociedades rurales, a menudo denominadas tradicionales, de las más 

industrializadas, a menudo denominadas modernas. Esta diferenciación es significativa, 

dado que la solidaridad mecánica o de semejanza caracteriza a las comunidades rurales en 

las que los individuos comparten valores y modos de vida similares, generando una 

conciencia colectiva que fundamenta la cohesión social. Por el contrario, en las sociedades 

industriales la cohesión se basa en la interdependencia derivada de la división del trabajo, 

pues los individuos dependen mutuamente para satisfacer sus necesidades. Si bien resulta 

difícil anticipar cómo habría reformulado Durkheim estos conceptos en el contexto actual, 

es plausible suponer que reconsideraría la pertinencia del término solidaridad aplicado a 

las sociedades capitalistas actuales. En contraste, la solidaridad continúa siendo un valor 

esencial en los entornos rurales, donde aún puede observarse de manera significativa. En 

todo caso, y sin desconocer las dinámicas de dominación presentes, parece necesario 

abordar estas prácticas desde una perspectiva analítica que reconozca su valor como 

expresiones comunitarias y solidarias, antes que como prácticas libertarias. 

Por último, dado que se ha hecho mención frecuente de ello, es necesario señalar el 

carácter patriarcal de las sociedades del Rif. Las mujeres no podían hablar en público, “solo 

escuchar y obedecer”.96 Esta cita extraída de la obra escrita por Ursula Kingsmill Hart, la 

esposa de David Hart, quien le acompañó en alguna de sus estancias en el Rif, expone cómo 

entendía la situación de la mujer en el Rif, lo que describe con mayor profundidad en su 

obra. Es una responsabilidad académica situar a la mujer rifeña de esta época en el centro 

del estudio, algo que se ha hecho parcialmente en algunos trabajos,97 pero falta muchísimo 

por hacer al respecto. Cabe señalar que las observaciones de Kingsmill Hart se restringen a 

dos qabāʻil concretas del Rif central, no a todas. Existen referencias de mujeres imazighen 

carismáticas que fueron líderes, como el-Kahena (en torno al año 700, líder amazigh contra 

la conquista islámica) o Lalla Fadhma N`Soume (1830-1863, líder de la resistencia amazigh 

anticolonial contra Francia), entre otras. Quizás existían algunos espacios de poder, no se 

 
95 Durkheim, La división del trabajo social, 133-167 y 168-186. 
96 Kingsmill Hart, Tras la puerta del patio. La vida cotidiana de las mujeres rifeñas, 170. 
97 Véase: Hajjarabi, Fatima, Les Souks féminins du Rif central: anthropologie de l'échange féminin, tesis 
doctoral, París 7, 1989; Fundación Euroárabe, El Rif de principios del XX visto por Emilio Blanco Izaga, 
2024. https://fundea.org/el-rif-de-principios-del-xx-visto-por-emilio-blanco-izaga. Acceso el 
18/06/2025. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

pretende ofrecer una generalización absoluta, a pesar del carácter patriarcal de las 

sociedades imazighen que han sido más estudiadas.   

 

6. Conclusiones 

 

Este estudio ha realizado una revisión del concepto de anarquía aplicado a diferentes 

sociedades rurales a través de perspectivas eurocéntricas, dando cuenta de que ha sido 

empleado para definir prácticas sociopolíticas muy anteriores al surgimiento del 

anarquismo como ideología, completamente ajenas a su contexto. Se ha criticado esa visión 

eurocéntrica como una herencia evolucionista y colonial que ha condicionado los estudios 

sobre diversas sociedades, como las del Rif. Los estudios anarquistas no pueden contribuir 

a perpetuar la imposición de etiquetas externas o perspectivas coloniales, sino todo lo 

contrario: deben respetar la singularidad de esas sociedades, recogiendo sus estructuras 

sociopolíticas, prácticas y experiencias de resistencia frente al Estado y al colonialismo. 

Esto, por sí mismo, puede conducir a la idealización de las sociedades rurales, algo por lo 

que se ha criticado al anarquismo primitivista y al anarquismo antropológico, que a menudo 

han ignorado otro tipo de violencias, como el gobierno de los ancianos o el carácter 

patriarcal de estas sociedades. Sin embargo, un enfoque adecuado de la antropología 

permite observar aquellas comunidades que han vivido alternativas viables al sistema 

estatista y capitalista, anticipando las posibles implicaciones de sus prácticas, no como 

prescripciones, como diría David Graeber, sino como una contribución en forma de regalo 

al conocimiento. El presente trabajo ha buscado ofrecer una reflexión crítica frente a 

aquellos estudios que han empleado el concepto de anarquía sin atender adecuadamente al 

contexto histórico, social y cultural del objeto de estudio, lo que ha conducido, de forma 

consciente o no, a la desatención de la singularidad de las sociedades analizadas. En el caso 

específico del Rif, la noción de anarquía continúa teniendo presencia, aunque ya no tanto 

desde una perspectiva peyorativa —heredera del discurso colonial hoy en gran medida 

superado—, sino más bien como categoría de carácter analítico o descriptivo. 

Finalmente, este trabajo no recoge todas las prácticas conocidas sobre las comunidades 

del Rif porque su objetivo era ofrecer una revisión crítica del concepto de anarquía e 

ilustrarlo a través del paradigma de sus comunidades, recogiendo algunas de sus prácticas 

y estructuras organizativas. Se ha visto que esas narrativas o imaginarios de hace más de 

cien años han constituido realidades que perduran hasta la actualidad. Queda pendiente, 

por ejemplo, analizar cuestiones que no se han visto en este trabajo porque podrían 

constituir un estudio por sí solos, como la atribución de rasgos rifeños a los anarquistas, 

algo que podría derivar en la pregunta de si esto podría responder a procesos paralelos de 

orientalismo interno. Asimismo, tras este análisis y como línea futura, se ha visto la 

necesidad de profundizar en el carácter patriarcal de las sociedades imazighen en general, 

y del Rif en concreto, así como continuar recogiendo sus prácticas y analizándolas desde la 

perspectiva del anarquismo decolonial. 

 

 

Bibliografía 

 

ADAMS, Jason, Non-Western Anarchism: Rethinking the Global Context, Johannesburgo, 

Zalabaza Books, 2001. 



Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

ÁLVAREZ JUNCO, José, “La teoría política del anarquismo”, en VALLESPÍN, Fernando, 

Historia de la teoría política, Madrid, Alianza, 1992, pp. 262-305. 

ANDERSON, Benedict, Bajo tres banderas, traducción de PIÑA ALDAO, Cristina, Madrid, Akal, 

2024. 

ANONIMIA, What is Green Anarchy?, 2005. Acceso el 18/06/2025. Disponible en: 

https://theanarchistlibrary.org/library/anonymous-what-is-green-anarchy 

AYACHE, Germain, Les origines de la guerre du Rif, París, Publications de la Sorbonne, 1981. 

AZIZA, Mimoun, España y el Rif. Miradas Cruzadas, Madrid, Diwan Mayrit, 2023. 

BARKER, Adam J. y PICKERILL, Jenny, “Radicalizing Relationships To and Through Shared 

Geographies: Why Anarchists Need to Understand Indigenous Connections to Land and 

Place”, Antipode, 44, 2012, pp. 1705-1725. 

BENJELLOUN, Abdelmajid, Fragments d’histoire du Rif Oriental et notamment des Beni Said, 

dans la deuxième moitié du XIXe siècle, d’après les documents de Mr. Hassan Ouchen, 

Rabat, Textes à l`appui, 1994.  

BOOKCHIN, Murray, Social Anarchism or Lifestyle Anarchism. An Unbridgeable Chasm, 

Edimburgo y San Francisco, AK Press, 1995. Acceso el 18/06/2025. Disponible en: 

https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-social-anarchism-or-

lifestyle-anarchism-an-unbridgeable-chasm#fn13 

BOOKCHIN, Murray, The Ecology of Freedom: The Emergence and Dissolution of Hierarchy, 

Palo Alto, Cheshire Books, 1982. Acceso el 18/06/2025. Disponible en: 

https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-the-ecology-of-freedom 

BRADFORD, George, “Civilization in Bulk”, Fifth Estate, 336, 1991. Acceso el 18/06/2025. 

Disponible en: https://www.fifthestate.org/archive/336-spring-1991/civilization-in-

bulk/ 

BURKE, Edmund, “The image of the Moroccan state in French ethnological literature: a new 

look at the origin of Lyautey's Berber policy”, en GELLNER, Ernest y MICAUD, Charles, 

Arabs and Berbers. From Tribe to Nation in North Africa, Lexington, Heath and Company, 

pp. 175-200. 

CAPPELLETTI, Ángel José, Prehistoria del anarquismo, Madrid, Queimada Ediciones, 1983. 

CHARLES-ANDRÉ, Julien, Le Maroc face aux impérialismes: 1415-1956, París, Éditions Jeune 

Afrique, 1978. 

CHARSLEY, Katharine, “‘Children of the Forest’ or ‘Backwards Communities’? The Ideology 

of Tribal Development”, Edinburgh Papers in South Asian Studies, 7, Edimburgo, Centre 

for South Asian Studies, 1997, pp. 1-17. 

CICCARIELLO-MAHER, George, “An anarchism that is not anarchism”, en KLAUSEN, Jimmy 

C. y MARTEL, James R., How not to be governed, Lanham, Lexington Books, 2011, pp. 19-

46. 

CLASTRES, Pierre, La sociedad contra el Estado, traducción de PIZARRO, Ana, Barcelona, 

Monte Ávila Editores, 1978. 

DAOUD, Mohamed, Tārīj Teṭuwān 4, Tetuán, Maʻhad Moulay al-Ḥasan, 1963. 

DUNLAP, Alexander, “Toward an Anarchist Decolonization: A Few Notes. Capitalism, 

Nature”, Socialism, 32, 4, 2021, pp. 62-72. 

  https://doi.org/10.1080/10455752.2021.1879186 

DURKHEIM, Émile, La división del trabajo social, Ciudad de México, Siglo XXI Editores, 2012. 

EICKELMAN, Dale F., The Middle East: an Anthropological Approach, Englewood Cliffs, 

Prentice Hall, 1989.  

https://theanarchistlibrary.org/library/anonymous-what-is-green-anarchy
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-social-anarchism-or-lifestyle-anarchism-an-unbridgeable-chasm#fn13
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-social-anarchism-or-lifestyle-anarchism-an-unbridgeable-chasm#fn13
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-the-ecology-of-freedom
https://www.fifthestate.org/archive/336-spring-1991/civilization-in-bulk/
https://www.fifthestate.org/archive/336-spring-1991/civilization-in-bulk/
https://doi.org/10.1080/10455752.2021.1879186


Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

EVREN TÜRKELI, Süreyya, What is anarchism? A reflection on the canon and the constructive 

potential of its destruction, Loughborough, Loughborough University, 2012. 

FREEMAN, Jo, The Tyranny of Structurelessness, Coco, 1972. Acceso el 18/06/2025. 

Disponible en https://coco-net.org/the-tyranny-of-structurelessness/ 

GALIÁN, Laura, “Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de 

Egipto y Túnez”. Revista de Estudios Internacionales Mediterráneos, 18, 2015, pp. 44-73. 

GARRÁN MARTÍNEZ, José Manuel, “Algunas reflexiones en torno al Derecho y a la justicia 

penal en la filosofía protoanarquista de William Godwin (1756-1836)”, Anuario de 

Filosofía del Derecho, 34, 2018, pp. 277-302. 

GARRATÓN MATEU, Carmen, La desheredación de las mujeres en la Kabilia (Argelia) como 

paradigma de la oposición entre el derecho consuetudinario bereber y la ley islámica, 

Universidad de Cádiz, 2018. Acceso el 18/06/2025. Disponible en: 

https://rodin.uca.es/handle/10498/21344 

GEMIE, Sharif, “Beyond the borders”, en GRAHAM, Robert, Anarchism. A Documentary 

History of Libertarian Ideas 3, Montreal, Black Rose Books, 2003, pp. 318-324. 

GONZÁLEZ ALCANTUD, José Antonio, “Sobre el Rogui Bu Hamara y el colonialismo español 

antes del Protectorado (1902-1909)”, en VON TSCHILSCHKE, Caroline y WITTHAUS, 

Jan-Hinnerk, El otro colonialismo: España y África, entre imaginación e historia, Madrid, 

Iberoamericana Vervuert, 2017, pp. 171-190. 

GONZÁLEZ ALCANTUD, José Antonio, “El Rogui Bu Hamara y la inestabilidad marroquí en 

perspectiva española. Ensayo etnohistórico”, en BENLABBAH, Fatiha y ABDELAALI, 

Barouki, La problemática colonial española en Marruecos, Rabat, Publicaciones del 

Instituto de Estudios Hispano-Lusos, 2013, pp. 11-46. 

GOODY, Jack, El robo de la historia, traducción de VÁZQUEZ RAMIL, Raquel, Madrid, Akal, 

2021. 

GRAEBER, David, Fragmentos de antropologia anarquista, traducción de SEWELL, Ambar, 

Bilbao, Virus Editorial, 2011. 

HART, David M., Qabila. Tribal profiles and tribe-state relations in Morocco and on the 

Afghanistan-Pakistan frontier, Ámsterdam, Het Spinhuis, 2001. 

HART, David M., “De ‘Ripublik’ à ‘République’: Les institutions sociopolitiques rifaines et les 

réformes d’Abd-el-Krim”, en MASPERO, François, Abd-el-Krim et la République du Rif, 

París, La Découverte, 1976a, pp. 33-45. 

HART, David M., The Aith Waryaghar of the Moroccan Rif: An Ethnography and History. 

Tucson, University of Arizona Press, 1976b. 

HORTA, Gerard, Cos i revolució. L'espiritisme català o les paradoxes de la modernitat, 

Barcelona, Edicions de 1984, 2004. 

JAMOUS, Raymond, Honneur et baraka. Les structures sociales traditionnelles dans le Rif, 

París, Cambridge University Press, 1981. 

KHURI-MAKDISI, Ibrahim, The Eastern Mediterranean and the Making of Global Radicalism, 

1860-1914, Berkeley, University of California Press, 2010. 

KINGSMILL HART, Ursula, Tras la puerta del patio. La vida cotidiana de las mujeres rifeñas, 

traducción de CABELLO, Encarna, Melilla, Editorial UNED, 1998. 

LAROUI, Abdallah, Les origines sociales et culturelles du nationalisme marocain (1830-1912), 

París, Librairie François Maspero, 1977. 

LEAKE, Eve, “The Construction of ‘Tribe’ as a Socio-Political Unit in Global History”, 

Historical-Philological Journal, 67, 4, 2024, pp. 826-849. 

https://doi.org/10.1017/S0018246X24000323 

https://coco-net.org/the-tyranny-of-structurelessness/
https://rodin.uca.es/handle/10498/21344
https://doi.org/10.1017/S0018246X24000323


Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

MADARIAGA, María Rosa, “El Rif y el poder central: Una perspectiva histórica”, Revista de 

Estudios Internacionales Mediterráneos, 9, 2010. 

https://doi.org/10.15366/reim2010.9.002 

MADARIAGA, María Rosa, España y el Rif. Crónica de una historia casi olvidada, 3ª edición, 

Melilla, UNED, 2008. 

MADARIAGA, María Rosa, En el Barranco del Lobo. Las guerras de Marruecos, Madrid, 

Alianza, 2005. 

MAHÉ, Alain, Histoire de la Grande Kabylie. XIX-XX siècles. Anthropologie historique du lien 

social dans les communautés villageoises, París, Éditions Bouchène, 2001. 

MBAH, Sam e IGARIWEY, I. E., African Anarchism: The History of a Movement, Tucson, See 

Sharp Press, 1997. 

MILLET, Kate, Sexual Politics, Londres, Virago Press, 2015. 

MOGA ROMERO, Vicente y BRAVO NIETO, Antonio, Emilio Blanco Izaga: Coronel en el Rif: 

Una selección de su obra, publicada e inédita, sobre la estructura sociopolítica de los 

rifeños del norte de Marruecos, Melilla, Fundación Municipal Sociocultural, 1995. 

MONTAGNE, Robert, Les Berbères et le Makhzen dans le Sud du Maroc, París, Libraire Félix 

Alcan, 1930. 

MORGAN, Lewis H., La sociedad primitiva, Madrid, Ayuso, 1987. 

MUNSON JR., Harold, “The Mountain People of Northwestern Morocco: Tribesman or 

Peasants?”, Middle Eastern Studies, 17, 2, 2006, pp. 249-255. 

https://doi.org/10.1080/00263208108700470 

NAHHASS, Badiha, “Rif: Appartenance nationale dissidente et la formation de l’Etat”, La 

Revue Arrabii, 2019, pp. 1-18. 

NETTLAU, Max, A Short History of Anarchism, Londres, Freedom Press, 1996. 

NIDO Y TORRES, Manuel, Marruecos. Apuntes para el Oficial de Intervención y de Tropas 

Coloniales, Madrid, Hispano Africana, 1925. 

OULD CHEIKH, Ahmed W., “Tribe”, en CALLAN, Hilary, The International Encyclopedia of 

Anthropology, Wiley, 2018. 

https://doi.org/10.1002/9781118924396.wbiea1623 

PATEMAN, Carole, The Sexual Contract, Cambridge, Polity Press, 1997. 

PROUDHON, Pierre-Joseph, ¿Qué es la Propiedad?, traducción de GÓMEZ PINILLA, Antonio, 

Madrid, Editorial Proyección y Libros de Anarres. 1970. 

RAMNATH, Maia, Decolonizing Anarchism, Oakland, AK Press, 2012. 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia, “Indigenous Anarchist Critique of Bolivia’s Ingigenous State”. 

Upside Down World, 2014. Acceso el 18/06/2025. Disponible en: 

http://upsidedownworld.org/archives/bolivia/indigenous-anarchist-critique-of-

bolivias-indigenous-state-interview-with-silviarivera- cusicanqui/ 

ROUSSEAU, Jean-Jacques, The Social Contract, traducción de CRANSTON, Maurice, Londres, 

Penguin Classics, 2002. 

SABUCEDO, José Manuel, FERNÁNDEZ, C. y RODRÍGUEZ-CASAL, M., «Identificación grupal, 

eficacia y protesta política», Psicología Política, 23, 2001, pp. 85-95. 

SEDDON, David, «Political Ideologies and Political Forms in the Eastern Rif of Morocco, 

1890-1910», en LADISLAV, Holý, Segmentary Lineage Systems Reconsidered, Belfast, The 

Queen’s University of Belfast, Belfast, The Queen’s University of Belfast, 1979, pp. 91-

117. 

TAIBO, Carlos, Anarquistas de ultramar: Anarquismo, indigenismo, colonización, Madrid, Los 

Libros de la Catarata, 2018. 

https://doi.org/10.15366/reim2010.9.002
https://doi.org/10.1080/00263208108700470
http://upsidedownworld.org/archives/bolivia/indigenous-anarchist-critique-of-bolivias-indigenous-state-interview-with-silviarivera-%20cusicanqui/
http://upsidedownworld.org/archives/bolivia/indigenous-anarchist-critique-of-bolivias-indigenous-state-interview-with-silviarivera-%20cusicanqui/


Martín García, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

TAYBI, Abdelrahman, Al-Rīf Qabl al-Ḥamāyya. Qabāʻil Sāhil al-Rīf al-Awsaṭ, Casablanca, 

Tifraz n Arif, 2008. 

TRAVERSO, Enzo, Mélancolie de gauche. La force d’une tradition cachée (XIXe-XXIe siècle), 

París, La Découverte, 2016. 

TURNER, Ralph H. y KILLIAN, Lewis M., Collective Behaviour, Englewood Cliffs, Prentice-

Hall, 1987. 


