&) MISCELANEA

Anaquel de Estudios Arabes
ISSN: 1130-3964/e-ISSN: 1988-2645 =, EDICIONES
COMPLUTENSE

https://dx.doi.org/10.5209/anqe.104687

“Anarquistas sin saberlo”: una revision critica del
concepto de anarquia en las sociedades del Rif

Juan Manuel Martin Garcial

Recibido: 1 de septiembre de 2025 / Aceptado: 4 de noviembre de 2025

Resumen. Este estudio ofrece una lectura critica del concepto de anarquia aplicado a
contextos no europeos desde una perspectiva anarquista decolonial. Se examina cémo la
historiografia colonial franco-espafiola utilizé este término para representar al Rif como un
territorio caédtico, legitimando la intervencion colonial. A su vez, algunas corrientes
poscoloniales han idealizado estas sociedades, interpretandolas como anarquistas sin
atender a su especificidad histérica, la ausencia de una ideologia explicita o la existencia de
estructuras de dominacién como el patriarcado o el gobierno de los ancianos. A través de
una revision historiografica y antropolégica de las sociedades rifefias, el articulo subraya la
importancia de contextualizar las practicas sociopoliticas antes de clasificarlas bajo marcos
tedricos externos. Finalmente, debate los conceptos de «practicas libertarias» o «practicas
comunitarias» como alternativa analitica que reconoce su valor como formas de resistencia
al colonialismo y al Estado, sin perder de vista su singularidad cultural ni reproducir
lecturas eurocéntricas o simplificadoras.

Palabras clave: anarquismo decolonial; anarquia; practicas libertarias; practicas
comunitarias; Rif.

[en] “Anarchists without Kknowing it”: A critical
reassessment of the concept of anarchy in societies of the
Rif

Abstract. This study offers a critical reading of the concept of anarchy as applied to non-
European contexts from a decolonial anarchist perspective. It examines how French-
Spanish colonial historiography used the term to portray the Rif as a chaotic territory,
thereby legitimizing colonial intervention. At the same time, some postcolonial currents
have idealized these societies, interpreting them as anarchist without considering their
historical specificity, the absence of explicit ideology, or the presence of power structures
such as patriarchy or rule by elders. Through a historiographic and anthropological review

1 Institucion: Universidad de Granada.
Contrato predoctoral FPU22 /00951 financiado por MICIU.

E-mail: juanmamg@ugr.es
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3324-6333

Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea


mailto:juanmamg@ugr.es
https://orcid.org/0000-0003-3324-6333

Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

of Riffian societies, the article highlights the importance of contextualizing sociopolitical
practices before labeling them through external theoretical frameworks. Finally, it discusses
the concepts of “libertarian practices” or “communitarian practices” as an analytical
alternative that acknowledges their value as forms of resistance to colonialism and the state,
while remaining attentive to their cultural specificity and avoiding Eurocentric or
reductionist interpretations.

Keywords: decolonial anarchism; anarchy; libertarian practices; communitarian practices;
Rif

Coémo citar: Martin Garcia, Juan Manuel. 2025. “Anarquistas sin saberlo”: una revision
critica del concepto de anarquia en las sociedades del Rif”, Anaquel de Estudios Arabes,
avance en linea. https://dx.doi.org/10.5209/anqe.104687

1. Introduccion

El anarquismo es una ideologia politica surgida en un contexto concreto: la Europa
occidental de mediados del siglo XIX. Sin embargo, el término anarquia ha sido empleado
desde diferentes interpretaciones e intenciones para definir las practicas de sociedades que
articulan el poder politico de manera diferente al estatismo. En el caso del Rif, el término ha
sido empleado por la historiografia colonial para dividir Marruecos en la dualidad bled el-
majzen y bled el-siba,2 una dicotomia con el propdsito de fragmentar la resistencia
organizada y justificar la accion colonial; asimismo, ha sido empleado en algunos estudios
para describir las estructuras sociopoliticas de las comunidades del Rif, aplicando un marco
de analisis externo a estas comunidades del norte de Africa. Esto responde a un anélisis
eurocéntrico que ha condicionado el estudio del Rif desde hace mas de un siglo hasta hoy,
bien para reducir las complejas practicas de estas comunidades o para aplicarles un marco
analitico externo. Dado que este término contintia empleandose como una costumbre bien
asentada en los estudios sobre el colonialismo hispano-francés de Marruecos, surge la
necesidad de realizar una revisién critica del concepto de anarquia cuando este es aplicado
a contextos rurales como el del Rif, a la par que se barajan algunas alternativas a su uso.

Este trabajo se divide en dos partes: la primera, reflexiona sobre el anarquismo y sus
diferentes contextos, asi como sobre el anarquismo decolonial y el eurocentrismo en la
historia del anarquismo; la segunda, muestra algunas de las ideas desarrolladas en la
primera parte a través del paradigma de las comunidades rifefias, en el norte de Marruecos.
Este articulo sefiala la importancia del estudio de las practicas de estas sociedades rurales
para los estudios anarquistas, lo que se ha denominado tribalismo, pero desde un enfoque
del anarquismo que no imponga etiquetas, sino que recoja sus practicas y experiencias de
resistencia al colonialismo y al Estado.

2 El término majzen, que aparecera recurrentemente en este articulo, es un sistema de poder
complejo que representa la estructura marroqui del Estado, que combina instituciones formales con
un entramado de redes informales basadas en vinculos familiares y clientelares. Generalmente,
aquellos territorios o personas que mostraban sumision al sultdn eran incluidas en bled el-majzen,
mientras que el resto era considerado bled el-siba. Véase: JAMOUS, Raymond, Le sultan des frontiéres.
Essai d'ethnologie historique du Maroc. Société d'ethnologie (2017).



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

2. Anarquismo en su contexto

Entendemos por anarquismo una ideologia politica, surgida en Europa occidental a
mediados del siglo XIX, con pensadores como Bakunin, Kropotkin y Malatesta como sus
principales referentes. Su corpus tedrico se estructura en torno a principios como la
autogestion, la acciéon y democracia directas, el federalismo y el apoyo mutuo.

El anarquismo, como el feminismo o el marxismo, es una teoria critica de la sociedad
(aunque sobre todo es una practica) que tiene un planteamiento sobre cémo tiene que
desarrollarse, por lo que se mueve en el terreno del ser (qué sociedad existe) y del deber ser
(a qué sociedad se quiere llegar). Tiene una tradicidn intelectual que sirvi6 para desarrollar
un corpus tedrico, propio e interdisciplinar, que ha establecido categorias especificas de
andlisis. Estos antecedentes intelectuales responden a una radicalizacion del liberalismo o
incluso del racionalismo ilustrado y se basan en la creencia de la libertad individual, el poder
emancipador de la razén, la ciencia y el progreso, la bondad basica del ser humano y la
armonia fundamental de la naturaleza.3 Por tanto, las ideas precursoras del anarquismo se
sitian dentro de los paradigmas de la igualdad, la democracia y el poder que marcaron el
fin de la estratificacién social en estamentos en Europa. En aquel contexto de profundas
transformaciones sociales y politicas, las ideas ilustradas y los movimientos revolucionarios
que las portaron como estandartes pusieron fin a la época medieval y empujaron la
modernidad europea, una nueva era en la que se hablaria de individuos, no de estamentos,
y que significo el principio de una transiciéon de un sistema basado en el nacimiento como
criterio para la concesidn de derechos a otro centrado en el individuo como sujeto de
derechos universales.

Podemos encontrar ideas precursoras del anarquismo en pensadores que dificilmente
pudieron tener algo que ver con el movimiento obrero, ain embrionario durante su periodo
vital, como William Godwin (1756-1836), que defendia que cualquier gobierno
institucionalizado coaccionaba las libertades individuales; e incluso anteriores, como
Bernardin de Saint-Pierre (1737-1814), quien sofi6 con abolir las fronteras y las estructuras
coactivas de los Estados. También Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) escribi6 al comienzo
de su Contrato Social (1762): “el hombre nace libre, pero en todas partes estad encadenado”,*
algo que desde luego suscribiria cualquier visiéon anarquista. Sin embargo, por mucho que
se remonten los antecedentes intelectuales del ideal social antiautoritario, el primer actor
politico en adoptar explicitamente la denominacién de anarquista, utilizada en un sentido
doctrinal y no peyorativo, fue Pierre-Joseph Proudhon (1809-1865). En su obra ;Qué es la
propiedad? (1840), Proudhon explica que su “profesiéon de fe seria y detenidamente
pensada”s es ser anarquista.

Proudhon es considerado por muchos el padre del anarquismo, sin embargo, también
ha sido estudiado como socialista, mutualista o federalista. Esto es relevante porque en esa
fecha todavia faltaban mas de tres décadas hasta el surgimiento formal del anarquismo, por
lo que todavia no se distinguian con total claridad las diferencias ideoldgicas. Este momento
llegd en 1872, tras la famosa polémica entre marxistas y antiautoritarios que concluyé con
la expulsion de los ultimos por parte de la direccién marxista en el congreso de La Haya. A
partir de ese instante, los antiautoritarios serian para siempre catalogados como

3 Alvarez Junco, «La teoria politica del anarquismo», 263.
4 Rousseau, The Social Contract, 3.
5 Proudhon, ;Qué es la Propiedad?, 220.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

anarquistas o antipoliticos. Ese mismo afio crearon la Internacional antiautoritaria y con
ella la corriente anarquista del movimiento obrero. Por tanto, resulta realmente dificil
conocer si los precursores de la teorfa politica anarquista, como William Godwin o
Bernardin de Saint-Pierre, entre otros, fueron anarquistas; su mera propuesta parece
incongruente. Asimismo, durante esa época, muchas personas se identificaban con el
concepto genérico socialista porque, entre otras cuestiones, todavia no eran tan evidentes
las fronteras ideoldgicas. En este sentido, otro aspecto cuestionable es quiénes de entre esos
autores podrian ser considerados anarquistas y quiénes no. No solo Rousseau, sino otros
muchos, como Voltaire o Descartes, difundieron ideas que posteriormente aparecerian
reflejadas de una u otra forma en el pensamiento anarquista. La cuestion parece resolverse
en torno a si esos autores realizaron una fuerte critica al Estado y a la autoridad, llegando a
plantear una sociedad organizada al margen de esas premisas, cuyo primer experimento fue
la Comuna de Paris en 1871 (un primer filtro que, sin embargo, no parece del todo preciso
porque podriamos incluir en ese listado a los socialistas utopicos y radicales). Para referirse
a los precursores del anarquismo sin incurrir en posibles errores metodologicos, esta
bastante extendido el uso del término protoanarquistas. Su uso parece mas pertinente que
el de anarquistas porque no les impone una etiqueta ideolégica anacrénica para su tiempo,
pero si reconoce la importancia e influencia de sus ideas, asi como la coherencia de estas
con la posterior doctrina politica anarquista. Sin embargo, lejos de resultar idéneo, existe
algin aspecto conflictivo con el término, como la posible idealizacién del pensamiento
anarquista o el enfoque eurocéntrico, ya que la historiografia dcrata ha encontrado
interesante catalogar como protoanarquistas a filésofos clasicos como al griego Didgenes
de Sinope® o al chino Lao-Tse,” cuyos contextos eran muy anteriores al de la modernidad
europea y la Ilustracion. Toda critica al Estado y la autoridad, o cuestiones como el
naturalismo o primitivismo, son interesantes y deberian ser atendidas desde los estudios
anarquistas, pero no parece riguroso analizar como protoanarquismo cualquier critica o
reflexion al respecto, sin considerar otros aspectos. El anarquismo no surge de la nada, sino
de un contexto especifico que es la modernidad europea y la Ilustracién, entre otros
aspectos relacionados, como el desarrollo de la sociedad capitalista, por lo que ampliar el
uso del término a cualquier critica al Estado o la autoridad, independientemente del
contexto, puede provocar que pierda su sentido como reconocimiento a la importancia,
influencia y coherencia de algunas ideas ilustradas y modernas europeas con la doctrina
politica anarquista. Sin embargo, es necesario advertir que Europa ha tendido a apropiarse
de conceptos universales como la libertad o la razoén, ideas con antecedentes tempranos en
sociedades africanas o asiaticas. Jack Goody sefiala que la historia global esta llena de
intercambios y coevoluciones, donde cada regiéon del mundo ha experimentado su propio
proceso de modernizacion en interaccién con las deméas.8 De acuerdo con este argumento,
aunque el autor no refiere concretamente al anarquismo, se debe entender el origen de la
filosofia politica anarquista en interaccién con el resto del mundo; la ideologia nace en el
proceso de la modernidad europea, en didlogo con la Ilustracion, la revolucion industrial y
el socialismo, pero no significa que las ideas que encarna sean patrimonio exclusivo de la
modernidad europea. Benedict Anderson afiade que el anarquismo no fue un fenémeno solo
europeo, sino transnacional, conectando a la militancia en redes globales de circulacién de

6 Garran Martinez, «Algunas reflexiones en torno al Derecho y a la justicia penal en la filosofia
protoanarquista de William Godwin (1756-1836)», 259.

7 Cappelletti, Prehistoria del anarquismo, 9.

8 Goody, El robo de la historia.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

ideas y publicaciones, por lo que sostiene que, desde sus origenes, el anarquismo fue un
movimiento global.? En conclusidn, si bien se puede sefialar que la ideologia anarquista
surge en el contexto sefialado, conectado al socialismo y al movimiento obrero, muchas de
sus practicas e ideas son patrimonio de la humanidad desde sus propios albores.

Dicho esto, y precisamente por ello, la critica decolonial ha identificado eurocentrismo
en el anarquismo porque a menudo ha privilegiado el racionalismo de la Ilustracién, el
ateismo materialista, asi como ha reducido las cuestiones inicamente a sus dimensiones de
clase y ha trasladado las concepciones occidentales de Estado, soberania y ley a las practicas
de sociedades de diferentes contextos.19 Quienes se han acercado a estos planteamientos
suelen referir a los pueblos indigenas de América, pero es una vision asimismo aplicable a
muchas sociedades rurales africanas, como las que se atenderan en este estudio. Una de las
ideas que se plantean en este trabajo es que es necesario situar al anarquismo en su contexto
para reconocer sus limitaciones y continuar con el desarrollo de un anarquismo
decolonial.!! Esta nocién es a menudo una eleccion preferida sobre decolonialidad como
una critica a las raices académicas de este término que parece haber ignorado la literatura
anarquista indigena.lz Dicho esto, el anarquismo ha contribuido a las luchas anticoloniales
de diversas maneras, algunas de las cuales recoge Maia Ramnath,!3 entre las que este
estudio destaca dos que considera fundamentales: primero, subraya que fueron los
campesinos agrarios, mas que los proletarios industriales, quienes representaron la
vanguardia de la lucha, lo que se traduce en no tomar el control del modo de produccién ya
existente y cambiar sus relaciones, sino en rechazar “el establecimiento del capitalismo y la
gobernanza moderna”;4 y segundo, acentda la interseccionalidad de las opresiones que
abarca la colonizacién (econdmica, politica, sicolégica, ideoldgica y militar, a la que también
debemos afiadir la de género), lo que requiere una “decolonizacién total”.15 El anarquismo
decolonial requiere la liberacién total de los seres humanos, especialmente de aquellos que
no han sido tratados como tal: los sujetos colonizados.

El anarquismo, por tanto, se configura como un campo plural conformado por diversas
corrientes, enfoques y tensiones internas, que mantienen entre si relaciones de influencia,
debate y desacuerdos. De entre sus principales corrientes y perspectivas, quizas la mas
proxima al anarquismo decolonial sea el anarquismo verde (Green Anarchism),¢ que coloca
las problematicas ecoldgicas, el veganismo, el antiespecismo y la valorizacién de
comunidades organizadas horizontalmente en el centro de su praxis politica. Este
anarquismo verde se asocia con el anarquismo primitivista, que se atenderd en mayor
profundidad posteriormente. En conclusidn, la heterogeneidad del anarquismo, todas sus
teorfas y desacuerdos, han llevado a diferenciar entre dos conceptos: anarquismo vs.
Anarquia.l” Un debate inconcluso desde hace décadas que, en parte, pretende responder a
la pregunta de si el anarquismo es o no una corriente del movimiento obrero, una cuestién

9 Anderson, Bajo tres banderas: anarquismo e imaginacién anticolonial.

10 Ciccariello-Maher, «An anarchism that is not anarchism»; Ramnath, Decolonizing Anarchism;
Barker y Pickerill, «Radicalizing Relationships to and Through Shared Geographies: Why Anarchists
Need to Understand Indigenous Connections to Land and Place».

11 Ciccariello-Maher, «An anarchism that is not anarchism»; Ramnath, Decolonizing Anarchism.

12 Dunlap, «Toward an Anarchist Decolonization: A Few Notes», 62.

13 Véase: Ramnath, Decolonizing Anarchism, 26-28.

14 Ramnath, Decolonizing Anarchism, 27.

15 Ramnath, Decolonizing Anarchism, 27.

16 Anonimia, What is Green Anarchy?

17 Anonimia, What is Green Anarchy?



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

compleja que no es posible abordar en este trabajo. Sin embargo, a lo largo de este estudio
se empleara el concepto de movimiento sobre la base teérica que lo presupone como una
organizacion planificada con vistas a obtener una continuidad en el tiempo y una identidad
grupal que logre aunar todas sus acciones, de tal forma que el concepto comparta una idea
de proceso, extension e identidad.!8 No presupone que el anarquismo sea un movimiento
exclusivamente obrero, pues puede ser un movimiento campesino o indigena, entre otros,
pero si considera que estas practicas, denominadas de una forma u otra, cuestiéon que se
abordara en los préximos epigrafes, responden a una visién critica de la sociedad que busca
alcanzar una sociedad sin Estado o, en su defecto, mayormente horizontal. Quizas lo mas
importante de todo esto sea recalcar que el anarquismo, a pesar de su vertiente
eurocéntrica, no es un movimiento homogéneo, puro y europeo, sino plural, mestizo y
universal, influenciado por otros movimientos, como el feminismo, el ecologismo, el
indigenismo e incluso la religiosidad o el espiritismo.19 Esto deberia estimular que los
estudios anarquistas en el ambito académico formal, asi como de la gimenologia y de
aquellos espacios menos formales se vean en la absoluta necesidad de atender las practicas
sociopoliticas de todas las sociedades, especialmente de aquellas rurales que han servido
como ejemplo de resistencia contra la colonizacién y el Estado. Esta parece una buena forma
de contribuir al desarrollo del anarquismo decolonial, asi como a la teoria decolonial
académica, generalmente referida como el proyecto MCD (Modernity, Coloniality,
Decoloniality).

3. Anarquismos de ultramar o en contextos no occidentales

Cuando se refiere a anarquismos de ultramar o en contextos no occidentales, lo primero que
se debe reconocer es que el movimiento ha sido histéricamente uno de los mas universales.
De acuerdo con [lham Khuri-Makdisi, su éxito como una red y un movimiento global se debe
en gran medida a la flexibilidad de su ideologia a cualquier contexto, su atractivo para gente
de todas las clases sociales y su conexién con la migracion, especialmente la de las clases
trabajadoras, lo que contribuyé con la difusiéon geografica de sus ideas.2® Sin embargo, a
pesar de su caracter universal, la mayoria de los estudios sobre anarquismo se han centrado
en el continente europeo y americano. Con la excepcién de algunas menciones muy sutiles,
las personas que difundieron la Idea en Africa, Asia u Oceania han caido en el enorme saco
de las olvidadas por la Historia. Max Nettlau dedica uno de los tltimos capitulos de su libro
A short History of Anarchism (1934) al anarquismo en diferentes continentes, entre ellos el
africano. Nettlau atribuye un papel fundamental al anarquismo italiano emigrado al norte
de Africa, concretamente a Egipto y Tunez: “los anarquistas italianos emigrados y
refugiados fueron por muchos afios la vida y el espiritu de la actividad libertaria”.2! Segin
sostiene Laura Galidn, esta es la primera referencia historiografica sobre la existencia del
movimiento anarquista en el sur del Mediterraneo?? y, por tanto, del norte de Africa.

18 Turner y Killian, Collective Behaviour; Sabucedo et al., "Identificacién grupal, eficacia y protesta
politica".

19 Rivera Cusicanqui, "Indigenous Anarchist Critique of Bolivia’s Ingigenous State", 12; Horta, Cos i
revolucién. L'espiritisme catala o les paradoxes de la modernitat.

20 Khuri-Makdisi, The Eastern Mediterranean and the Making of Global Radicalism, 1860-1914, 19.

21 Nettlau, A Short History of Anarchism, 262.

22 Galidn, "Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de Egiptoy Tinez",
45.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

Para Nettlau, el anarquismo en el Mediterraneo arabe se analizaba como un
movimiento marginal enmarcado dentro de la comunidad europea expatriada e incapaz de
lograr un objetivo a largo plazo a causa de la represién de los Estados.?3 La experiencia de
la inmigracion italiana anarquista en Egipto y Tinez se entendia como una parte mas de la
historia del anarquismo italiano fuera de sus fronteras,24 1o que ha causado que las historias
del anarquismo de ultramar o de contextos no occidentales se hayan entendido como
simples manifestaciones de las practicas europeas en contextos culturales distintos; de
acuerdo con Siiriyya Evren, estos movimientos se han interpretado como una mera
imitacién o como un proceso de europeizacion.25 Esta tendencia ha sido criticada por
eurocéntrica, aunque parece que quienes pensaban desde el anarquismo fuera de Europa
reproducian de manera casi idéntica los mismos textos que llegaban desde ese continente,
por lo que escribian lo mismo que los anarquistas espafioles, franceses o italianos, lo que,
segun Carlos Taibo, los convertia en anarquismos profundamente occidentales.26 Si bien
parece que el corpus tedrico en contextos diferentes al occidental no fue genuino, se impone
la necesidad de poner fin a esa tendencia de analisis eurocéntrica que sostiene que esos
movimientos fueron miméticos de los europeos. Sin duda tuvieron caracteristicas y luchas
propias como, por ejemplo, que sufrieron, al menos, una doble violencia: primero, por ser
sujetos colonizados; segundo, por ser anarquistas. Su estudio como movimientos singulares
es realmente importante porque, entre otras cuestiones relevantes, son fuentes subalternas
imprescindibles para reescribir la historia desde el anarquismo decolonial. Asimismo, dado
el caracter universal del pensamiento anarquista, no se puede entender que el desarrollo o
no de nuevos planteamientos tedricos pueda llegar a ser un requisito para su estudio. Esa
visidn eurocéntrica es, con toda probabilidad, la que ha llevado a la historiografia anarquista
al desconocimiento generalizado de experiencias en contextos no occidentales, lo que Taibo
denomina “anarquismos de ultramar”,?? critico con la terminologia anarquismos del sur y
anarquismos no occidentales. Este estudio adopta su planteamiento porque, como
argumenta el propio autor, el primero no parece adecuado para el estudio del anarquismo
japonés o el norteamericano, entre otros que dificilmente se pueden incluir en la nocién del
sur; y cuestiona el segundo por el sentido ambiguo del término Occidente. Esta palabra se
relacioné durante mucho tiempo exclusivamente con Europa, excluyendo al imperio ruso,
pero a finales del siglo XIX comenzé a tener un significado mas amplio que solia remitir a la
civilizacion judeocristiana o al sistema atlantico.28 La propuesta de Taibo busca incluir a
quienes cruzaron los mares y los océanos, portando consigo las ideas anarquistas y
favoreciendo que la doctrina se expandiese por todo el mundo. El autor reconoce que su
planteamiento es conscientemente eurocéntrico y no ampara a quienes, en los paises de
acogida, “ya estaban alli antes de la llegada de los barcos y de los libros de Fourier, de
Proudhon y de Bakunin”.29 La cita causa confusién porque no aclara a quién se refiere
exactamente, aunque, dado que es una autocritica eurocéntrica, es probable que se refiera
ala poblacion rural que residia en esos lugares y se organizaba al margen del Estado.

23 Nettlau, A Short History of Anarchism, 262.

24 Galidn, «Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de Egipto y Tlinez»,
46.

25 Evren Turkeli, What is anarchism? A reflection on the canon and the constructive potential of its
destruction, 87.

26 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonizacién, 17.

27 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonizacién, 18.

28 Traverso, Mélancolie de gauche. La force d’une tradition cachée (XIXe-XXle siécle), 146.

29 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonizacién, 18.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

La perspectiva eurocéntrica cambi6é con la articulacién entre los estudios sobre
anarquismo y las corrientes posestructuralistas, seguida posteriormente por la influencia
de los estudios poscoloniales, lo que marcaria un giro de ciento ochenta grados en el
campo.30 Este vuelco ha impulsado una relectura del anarquismo de ultramar, orientada a
integrar las experiencias del primer anarquismo en las narrativas historicas nacionales. En
palabras de Laura Galidn: “su propdsito es subvertir la imagen de anarquismo y
universalizar sus demandas y practicas en diferentes contextos del Mediterraneo arabe”.3!
Como se ha senalado anteriormente, existe un importante vacio historiografico al respecto,
siendo todavia muy escasas las investigaciones sobre el tema; sin embargo, desde hace algo
mas de una década estd emergiendo una nueva literatura cientifica, critica con el
eurocentrismo, que pretende aportar una visién decolonial del anarquismo. Dado que la
primera ola del movimiento llegé a Africa a través de los proyectos europeos coloniales, esta
nueva literatura debe recoger, a través de metodologias multidisciplinares, las diversas
experiencias de los sujetos anarquistas que emigraron desde Europa a estos territorios, su
accion e influencia en cada regidn, su relacién con las comunidades autéctonas y los
movimientos anarquistas surgidos en estos contextos. En este sentido, es importante
conocer que la ideologia anarquista no se extendié por la mayoria del continente africano
hasta mediados del siglo XX,32 por lo que, siguiendo la propuesta de Taibo, se podria hablar
de anarquistas de ultramar, sujetos espafioles, franceses, italianos, ingleses, entre otros
europeos, que cruzaron el Mediterraneo y el Atlantico para instalarse en Africa, pero
dificilmente se podria referir a movimientos anarquistas estructurados y organizados hasta
mediados del siglo XX, aunque si a tendencias. Cabe sefialar que, siguiendo la tradicion de
los estudios anarquistas poscoloniales, encontramos un libro, producto de una tesis
doctoral, que reflexiona sobre el islam y el anarquismo. Su autor, que casualmente comparte
nombre con el conocido reformista islamico Mohammed Abdou, tema que aborda durante
su obra Islam and Anarchism. Relationships and Resonances (2022), es critico con las
perspectivas orientalistas y fundamentalistas del islam, por lo que desarrolla una visién
decolonial del anarquismo a través del anarquismo islamico. Un apunte que, si bien no
vamos a tratar en este articulo, puede resultar un enfoque interesante.

Otra cuestién que considerar es si realmente se puede estudiar a estos sujetos o
movimientos como anarquistas. Emiliano Zapata (1879-1919) nunca se declaré anarquista,
pero muchas de sus reivindicaciones coincidian con la doctrina; incluso uno de sus lemas
mas populares fue Tierra y Libertad, popularizado por Kropotkin. Por el contrario, otro
mexicano coetaneo a Zapata, Ricardo Flores Magén (1874-1922), si se declaré anarquista.
Tanto el zapatismo como el magonismo comparten practicas propias del anarquismo, pero,
mientras que el primero no es estudiado como anarquista, el segundo si suele ser
categorizado como un anarquismo mestizo o hibrido (entendemos por mestizo o hibrido, a
modo general, un movimiento anarquista adaptado a la singularidad de su pais). Si se
hablase exclusivamente de individuos, cobraria una importancia fundamental la
identificacién ideoldgica; sin embargo, al referir a un movimiento social, parece mas
importante ampliar la visién a los objetivos del movimiento, no exclusivamente a la
identificacion ideolédgica de sus cabezas mas visibles. Y es que el reconocimiento ideoldgico

30 Galian, "Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de Egipto y Ttunez",
46.

31 Galidn, "Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de Egipto y Tinez",
46.

32 Mbah y Igariwey, African Anarchism: The History of a Movement, 1.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

probablemente sea uno de los factores mas importantes para evitar imponer etiquetas
ideoldgicas a personajes concretos, pero no necesariamente a nivel colectivo. Por ejemplo,
muchas de las personas afiliadas a la CNT espafiola no se identificaban —ni se identifican
hoy— directamente con el anarquismo; sin embargo, dificilmente podria cuestionarse el
caracter anarquista del sindicato, dado que sus objetivos, programa politico y practicas
estaban —y estan— orientados hacia la construccién de una sociedad basada en los
principios del anarquismo (se debe sefialar que no existe un dnico modelo de sociedad
anarquista). En este sentido, una solucidn general parece ser nuevamente la relacién del
movimiento con el Estado. Una de las principales diferencias entre zapatistas y magonistas
fue precisamente su relacion con este: mientras los primeros mantenian una relaciéon
ambigua, los segundos proponian su abolicién absoluta. Sin embargo, para enriquecer el
debate sobre si un movimiento es anarquista o no, quizds con especial relevancia en
referencia a esos surgidos en contextos de ultramar, parece pertinente que el objeto en
cuestion sea posterior al origen formal del anarquismo. De otra forma, es posible que se esté
imponiendo una etiqueta ideolégica a una cuestién muy distinta, a practicas que nada tiene
que ver con el contexto del anarquismo.

4. Practicas previas al surgimiento del anarquismo

Si en el primer punto se ha abordado el concepto de anarquismos de ultramar, en este
segundo se va a atender el objetivo principal de este estudio: aquellas practicas que han sido
vinculadas con el anarquismo por sus aparentes semejanzas.

Seglin Sam Mbah e Iduma Enwo Igariwei, las comunidades africanas se han organizado
a lo largo de la historia fundamentalmente en base al communalism.33 Su estudio sostiene
que este concepto es un estilo de vida africano conservado, por el que también pasaron la
mayoria de las sociedades europeas y asiaticas, que sigue a las sociedades cazadoras-
recolectoras y que precede al feudalismo. Su estudio sefiala que ese estilo de organizaciéon
colectiva se caracteriza por tres ejes principales: 1) las diferentes comunidades disfrutan de
una independencia casi total entre si; 2) las comunidades gestionan sus propios asuntos y,
a efectos practicos, son auténomas y se autogobiernan; y 3) todas las personas, sin
excepcion, participan, ya sea directa o indirectamente, en la gestién de los asuntos
comunitarios a todos los niveles.34 Si bien estos ejes parecen perfectamente asumibles por
cualquier sociedad anarquista, siguiendo la l6gica argumental de este estudio, no parece
apropiado considerarlas como tal; de hecho, Mbah e Igariwei reconocen la falta de un
elemento ideoldgico coherente con el anarquismo en estas comunidades, por lo que no ven
apropiado etiquetarlas como anarquistas, pero si creen que, en mayor o menor medida,
manifestaron “elementos andrquicos”.35> Al considerar que existen rasgos andrquicos en
Africa desde tiempos remotos, sostienen que el anarquismo no es algo reciente en Africa; lo
que si sefialan como nuevo es el anarquismo como movimiento social e ideologia, pero es
preciso preguntarse qué es el anarquismo sino hija de su contexto, como se ha sostenido a
lo largo de todo este trabajo. Bastante en consonancia con lo que Mbah e Igariwey sefialan
en su estudio, Jason Adams relaciona el término communalism con el concepto de
comunismo primitivo de Marx, una sociedad sin Estado que se situaria en algiin momento

33 Mbah y Igariwey, African Anarchism: The History of a Movement, 28.
34 Mbah y Igariwey, African Anarchism: The History of a Movement, 28.
35 Mbah y Igariwey, African Anarchism: The History of a Movement, 26.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

entre la sociedad primitiva cazadora-recolectora y antes del feudalismo.3¢ Es necesario
advertir de los peligros evolucionistas que implica la idea de que todas las sociedades pasan
por unas fases, comenzando por la cazador-recolectora, hasta llegar al Estado moderno
como forma mas avanzada, ya que suponen una vision teleoldgica de la historia. Los efectos
de este evolucionismo pueden observarse durante la época colonial como justificacion de la
dominacién; el propio Marx estuvo influenciado por estas visiones evolucionistas.3” Por otro
parte, como en el marxismo, asimismo existe una corriente primitivista dentro del
anarquismo. Aunque no se va a abordar en profundidad por su enorme complejidad y
extension, resulta relevante conocer algunos datos generales que tienen relacién con la
segunda parte de este articulo.

El anarquismo primitivista surgié en Estados Unidos durante las dltimas dos décadas
del siglo XX, aunque pensadores anteriores como Kropotkin ya hicieron reflexiones al
respecto mucho antes, comparando la futura sociedad anarquista con una colmena de
abejas o un hormiguero. Se pueden encontrar sus fundamentos en las obras del
estadounidense John Zerzan, Future Primitive and Other Essays (1994) o Against Civilization
(1999), donde se puede apreciar, en lineas generales, que esta corriente es critica con la
civilizacion industrial y tecnoldgica, aunque existen diversas perspectivas al respecto;
asimismo, reivindica un retorno a formas de vida mas simples, preestatales, basadas en la
subsistencia y en las practicas comunitarias. En palabras del anarquista primitivista George
Bradford (seud6nimo de David Watson): “Es una sociedad sin propiedad y comunal,
igualitaria y cooperativa. Al igual que la naturaleza, carece esencialmente de lideres: ni
patriarcal ni matriarcal, sino anarquica. [...] También es una sociedad libre de trabajo. [...]
Es una sociedad que baila, que canta, que celebra, que suefia”.38 Su planteamiento denota un
romanticismo bastante evidente, algo que ha llevado al anarquismo primitivista a ser
criticado por idealizar este tipo de sociedades. Murray Bookchin, uno de los principales
tedricos del primitivismo y ecologismo social, considera que planteamientos como el de
Bradford mezclan verdades con fantasia, lo que califica como “absurd balderdash”.3° En el
capitulo Mystifying the Primitive de su obra Social Anarchism or Lifestyle Anarchism. An
Unbridgeable Chasm (1995), Bookchin cuestiona las hipotesis del anarquismo primitivista,
ofreciendo una perspectiva mas rigurosa (mas alla de algunos planteamientos idealizados,
no se puede negar la importante aportacién de la corriente primitivista al anarquismo
decolonial). Las investigaciones de Bookchin y otras han intentado, sin éxito, demostrar
empiricamente el origen de la dominacién, aunque este asunto ocuparia en si mismo varios
estudios. Lo interesante en este sentido es que la perspectiva feminista, que se ha visto en
la necesidad de teorizar en profundidad sobre el origen de la dominacién y sus motivos, ha
sefialado que a menudo se idealizan este tipo de sociedades primitivas, obviando que
tuvieron estructuras profundamente jerarquicas, como el gobierno de los ancianos sobre la
juventud, excluyéndola de la toma de decisiones; o su caracter patriarcal, donde los
hombres someten a las mujeres a la subordinacion.#® Bookchin cree que primero se

36 Adams, Non-Western Anarchism: Rethinking the Global Context, 15.

37 Morgan, La sociedad primitiva.

38 Bradford, "Civilization in Bulk", n.p.

39 Bookchin, Social Anarchism or Lifestyle Anarchism. An Unbridgeable Chasm, n.p. Se podria traducir
como “tonterias absurdas”, pero se ha preferido mantener la original.

40 Gemie, "Beyond the borders", 319.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

desarrollaron jerarquias entre los ancianos y los jovenes, y posteriormente el sistema se
expandié a la dominacién masculina sobre las mujeres.4!

De acuerdo con la tesis principal Jo Freeman en su ensayo The Tyranny of
Structurelessness (1970), la falta de estructuras formales no elimina el poder, sino que lo
oculta.#2 Es preciso sefialar, porque quizas no resulta tan obvio como se piensa, que no solo
las sociedades estatales tienen estructuras formales, sino que existen diversas formas de
organizacion al margen del Estado, tanto dentro de las propias sociedades estatales como
en aquellas con otras formas de articulacién o desarticulaciéon del poder. Sean sociedades
con o sin Estados, lo relevante es si existen estructuras formales, a lo que seria fundamental
afiadir que fuesen realmente democraticas e igualitarias, que supusieran una resistencia
efectiva a las estructuras de poder —por tanto, de dominacién— y buscaran erradicarlas.
Esas estructuras, en no pocas ocasiones, son interpretadas como una coerciéon de las
libertades individuales. Quizas sea asi en un sistema libre de violencias, pero, por el
momento, parece mas cauto pensar que en una sociedad sin estructuras se podrian
fortalecer los diferentes sistemas de tirania. En este sentido, y retomando la perspectiva
feminista, la tesis principal de Carole Pateman defiende que la dominacién masculina sobre
la mujer responde a que el hombre ha querido institucionalizar y controlar su cuerpo,
sexualidad y reproduccién a través de un contrato sexual oculto desde tiempos remotos,*3
en una critica feminista al Contrato Social de Rousseau. Su tesis coincide en parte con la de
Kate Millet en que el origen del sistema patriarcal lo podemos localizar en la necesidad de
los hombres de controlar la sexualidad y la reproduccién de las mujeres.4* Para Millet, la
tremendamente compleja derrota del patriarcado llegara cuando las mujeres sean duefias
de su sexualidad y reproduccion.*s De entre las muchas deudas que tiene el mundo con el
feminismo, encontramos que esas mujeres pusieron el foco en lo que ocurria —y continta
ocurriendo —dentro de las paredes del hogar. Gracias a ellas, muchas sociedades
comenzaron a ser conscientes de la enorme violencia fisica, sexual, sicoldgica, econémica y
otras que ejercian —y ejercen— los hombres sobre las mujeres. Al acceder al hogar, se
encontro6 una jerarquia patriarcal sélidamente articulada y muy dificil de desarticular, que
supone la dominacién masculina y la subordinacién de las mujeres por encontrarse atadas
por diversas estructuras simbodlicas y materiales. Ursula Kingsmill Hart titula “El sitio de
una mujer esta en su casa” uno de los capitulos de su libro Tras la puerta del patio. La vida
cotidiana de las mujeres rifefias (1987), que aborda cuestiones sobre las mujeres rifefias.
Con ese titulo, la autora nos aproxima a diferentes situaciones en las que se puede analizar
la violencia que sufrian las mujeres del Rif a causa de la dominacién masculina. Esta es
precisamente una de las dificultades tedricas que afronta la corriente primitivista del
anarquismo: ignorar la violencia estructural que existia en esas comunidades.

En relacion con la idealizacion de sociedades con estructuras sociopoliticas periféricas,
entendidas como rurales y horizontales, existe una perspectiva que también ha sido
criticada por ello: el anarquismo antropolégico. Desde el siglo XIX, la antropologia ha escrito
miles y miles de paginas, de debates tedricos y materiales etnograficos centrados en
discusiones como el origen del Estado, la humanidad, las diferencias o los sistemas politicos,
entre otros muchos, por lo que es necesario precisar que el anarquismo antropolégico que

41 Bookchin, The Ecology of Freedom: The Emergence and Dissolution of Hierarchy, 5.
42 Freeman, "The Tyranny of Structurelessness".

43 Pateman, The Sexual Contract.

44 Millet, Sexual Politics.

45 Millet, Sexual Politics.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

se critica en este trabajo es aquel que compara o asemeja las practicas de comunidades
humanas rurales al anarquismo, incurriendo en el error, a menudo recurrente, de atribuir
un término cargado de semantica ideolégica a comunidades con un contexto absolutamente
ajeno. Sharif Gemie considera que sus estudios resultan estimulantes porque ofrecen una
vision critica-utdpica a través de la que reconsiderar las practicas de dominancia del mundo
occidental, pero advierte del riesgo que conlleva subestimar caracteristicas opresivas como
las mencionadas anteriormente.*¢ El anarquismo antropolégico intenta identificar
principios anarquistas en sociedades rurales. Sin embargo, a pesar de que arroja luz sobre
esas comunidades y sus practicas, sin llegar a etiquetarlas como anarquistas, su
planteamiento ha sido criticado por eurocéntrico porque, como se ha visto recurrentemente
a lo largo de este estudio, les impone un marco interpretativo ajeno. Taibo incluso parece
que ironiza al respecto al escribir que “eran anarquistas sin saberlo”,%” en relacién con cémo
el anarquismo antropolégico analiza las practicas de esas comunidades. Y es que, nada mas
lejos de la realidad, el surgimiento del anarquismo no descubrid las estructuras
descentralizadas, autogestionadas ni federales, entre otras. Esas practicas han sido
desplegadas por comunidades humanas desde los albores de la humanidad, por lo que no
parece acertado descubrir practicas anarquistas en sociedades rurales donde nunca ha
existido tal doctrina, forzandolas a encajar en un marco externo. Esta conexion entre la
antropologia y el anarquismo no es producto de una interpretacion aislada, pues la mayoria
de las comunidades que practican el autogobierno y mantienen economias ajenas al
mercado capitalista han sido objeto de estudio principalmente por la antropologia, mas que
por la sociologia o la historia. David Graeber sefiala que, cuando se realiza una etnografia,
“se observa lo que la gente hace, tratando de extraer la l6gica simbélica, moral o pragmatica
que subyace en sus acciones, se intenta encontrar el sentido de los habitos y de las acciones
de un grupo, un sentido del que el propio grupo muchas veces no es completamente
consciente”.#8 Es decir, la antropologia observa aquello que han creado o estan creando
comunidades humanas que se organizan de manera alternativa al Estado e intentan
anticipar cudles pueden ser sus implicaciones. Graeber destaca la antropologia como
método para atender la diversidad humana y sus diversas formas de organizacién, pero
matiza que eso no es precisamente lo que la antropologia, incluso la de interpretaciéon
radical, ha hecho durante los dltimos cien o ciento cincuenta afos.*? Sin duda, un analisis
adecuado de este tipo de sociedades rurales resultaria muy interesante, por ejemplo, para
estudiar sus practicas de resistencia al Estado o al colonialismo, asi como los motivos por
los que se federaban o confederaban, o cémo solucionaban diferentes conflictos, como un
hurto o un asesinato. Eso es precisamente uno de los objetivos pretendidos en este trabajo:
visibilizar algunas de esas practicas, a través del paradigma de las sociedades del Rif, para
proponer un estudio mas exhaustivo sobre estas desde una perspectiva realmente
decolonial.

5. ElRify sus estructuras sociopoliticas

Antes de adentrarse en el estudio del Rif y sus comunidades rurales conviene, como se ha
procurado realizar a lo largo de este trabajo, precisar algunas cuestiones conceptuales.

46 Gemie, “Beyond the Borders”.

47 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonizacién, 13.
48 Graeber, Fragmentos de antropologia anarquista, 17.

49 Graeber, Fragmentos de antropologia anarquista, 18.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

Generalmente, las comunidades africanas referidas en este texto, aquellas que han sido
identificadas por algunos autores por fundarse en el communalism, han sido ampliamente
categorizadas en la literatura como tribus. Este término ha sido y contintia siendo uno de
los més discutidos en la antropologia, pero no es propdsito de este estudio ahondar en ese
debate. Puede resultar suficiente conocer que una de las principales problematicas en este
sentido es que la heterogeneidad de estas sociedades es tan rica que resulta
extremadamente complejo encontrar una definicién universal. El término también ha sido
abordado desde diferentes perspectivas académicas, lo cual ha enriquecido mas el debate:
socialmente, es una organizacion basada en el parentesco, la responsabilidad colectiva y la
segmentacion del linaje;5° politicamente, es una estructura organizada por una forma de
gobierno descentralizado o auténomo que se resiste a la autoridad central;>! culturalmente,
manifiestan lenguas, practicas e identidades tnicas;>2 e histéricamente, refleja las
construcciones coloniales y la evolucion de sus interpretaciones.>3 En este sentido, el
antropdlogo Dale Francis Eickelman no aborda el concepto de tribu como una categoria
estatica o univoca, sino como un conjunto plural de significados e interpretaciones que se
articula en torno a la idea de genealogia, pero que también adquiere significado segtn las
ideologias y practicas del grupo, asi como los usos administrativos utilizados por el Estado
y las interpretaciones ofrecidas por las personas que han investigado esos grupos.5+

Como se vera a lo largo de este punto, las diferentes comunidades rifefias manifestaron
todas las citadas particularidades, algunas de las cuales también han sido desplegadas por
movimientos anarquistas, lo que en algunas ocasiones las ha llevado a ser etiquetadas como
tal. Dado el extenso debate sobre el término tribu, este trabajo optara por la terminologia
arabe: qabila (singular) / qaba‘il (plural). Aunque esta palabra ha sido generalmente
traducida a muchas lenguas como tribu, fue la empleada en la correspondencia entre el
sultan y las qaba‘il del Rif, por lo que se demuestra al menos mas precisa (asimismo se
podria emplear tagbilt para recordar que se trata de sociedades imazighen con una lengua
propia). El término qabila también ha sido empleado para el estudio de diferentes
comunidades a lo largo de la historia, no solo las del Rif, por lo que mantiene parte de su
caracter reduccionista cuando se aplica a una regién concreta; de hecho, como pretende
demostrar Henry Munson Jr. en su estudio, la opinién generalizada de que toda la sociedad
rural marroqui precolonial era tribal y no campesina parece basarse en la suposiciéon
erronea de que la palabra gabila tenia el mismo significado en las tierras agricolas y
sedentarias de Marruecos que en los desiertos de Arabia,5> de donde proviene el término
arabe (es por ello que se podria emplear tagbilt como elemento diferenciador). Munson Jr.
enfatiza que su organizaciéon sociopolitica estaba mads influenciada por relaciones
econdmicas y de propiedad de la tierra que por estructuras de parentesco segmentarias, lo
que implica que las dindmicas sociales se centraban en la competencia por recursos
agricolas y la propiedad individual de la tierra, en lugar de en alianzas basadas en linajes.
Esta version reconsidera la teoria segmentaria del Rif, que se debatira en un epigrafe

50 Leake, "The Construction of ‘Tribe’ as a Socio-Political Unit in Global History".

51 Quld Cheikh, "Tribe".

52 Charsley, "'Children of the Forest' or 'Backwards Communities'? The Ideology of Tribal
Development".

53 Charsley, "'Children of the Forest' or 'Backwards Communities'? The Ideology of Tribal
Development”, 3-4.

54 Eickelman, “The Middle East: an Anthropological Approach”, 126-150.

55 Munson Jr., "The Mountain People of Northwestern Morocco: Tribesman or Peasants?", 254-55.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

posterior, la cual es asimismo cuestionada por David Seddon, quien remarca el papel de la
propiedad y el trabajo agricola mas que los vinculos segmentarios.>é

La mayor parte de la literatura cientifica sobre la region del Rif proviene de Europa, que
a menudo dirigieron sus investigaciones hacia los intereses expansionistas de sus paises,
especialmente aquella escrita durante el periodo colonial o precolonial. Dado el enorme
interés que tenia conocer las sociedades y costumbres de las comunidades rifefias para los
Estados coloniales, especialmente Espafia y Francia, estos estudios se centraron en los
aspectos sociales y culturales, pero los histéricos apenas fueron atendidos. Y es gracias a
esos estudios historicos, generalmente realizados en lengua arabe o por autoria marroqui
en lenguas como el francés o el espafiol, que se han superado algunas tesis profundamente
coloniales, aunque todavia queda mucho por ampliar. Autores marroquies como Abdallah
Laroui, Mohammed El Qabli o Germain Ayache, entre otros, han analizado numerosos
documentos marroquies, aquellos a los que han conseguido acceder, pero, como es sabido,
existen otros muchos aun inéditos en archivos privados de dificil acceso que convendria
sacar a la luz. La causa principal por la que la literatura occidental ha ignorado el documento
marroqui y, por tanto, tiene un caracter unidimensional, es la barrera lingiiistica. Asi lo
expresan varios investigadores marroquies, entre ellos Mohammed El Mansour en el
proélogo del libro: Al-Rif gabl al-Himaya (2008), de Abdelrahman El Taybi, una obra en arabe
tan bien documentada como poco conocida. Hoy existen herramientas que facilitan
enormemente la lectura de obras en otras lenguas, entre ellas el arabe, pero el factor
lingiiistico contintia siendo la principal dificultad a la hora de consultar fuentes o
bibliografia sobre la historia de Marruecos, cuanto mas si son fuentes manuscritas, como la
correspondencia entre las qaba‘il y el sultan.

5.1 La nocidn colonial de anarquia en el Rif: la falsa dicotomia bled el-majzen / bled
el-siba

Una de las mayores tesis coloniales que ha refutado el analisis de los documentos
marroquies ha sido la que defendia que existia una ruptura de los vinculos de comunicacion
entre las qaba'il rifefias y el poder central. Esta nocidn, planteada por primera vez por el
sociologo francés Henri Michaux-Bellaire (1857-1939), presentaba al sultdn como un
gobernante incapaz de ejercer su autoridad sobre las gaba‘il de Marruecos, defendiendo la
idea de que el pais estaba dividido entre el orden del sultan y el caos de las comunidades
que denominaban tribales, lo que fue utilizado para legitimar la accién colonial. El
planteamiento de Michaux-Bellaire introdujo la estrategia divide y venceras en
Marruecos,5” que perseguia fragmentar la resistencia anticolonial, dificultando la
coordinacién entre el sultdn y las qabd‘il y facilitando la invasién. Sin embargo, esta
dicotomia no era un invento de la administracion francesa exclusivo para Marruecos, sino
que ya lo habia experimentado previamente en la Argelia ocupada, donde habia formulado
estereotipos relativos a las comunidades de la Cabilia, como el mito del beréber no
islamizado, democratico, organizado en asambleas o con mas libertad para las mujeres,
entre otros.’8 Edmund Burke sostiene que existia un discurso etnoldgico francés que
construia la idea de una divisién esencial entre dos razas y sociedades: la arabe y ordenada,

56 Seddon, David, Political Ideologies and Political Forms in the Eastern Rif of Morocco, 1890-1910.

57 Hart, Qabila. Tribal profiles and tribe-state relations in Morocco and on the Afghanistan-Pakistan
frontier, 16.

58 Mahé, Histoire de la Grande Kabylie. XIX-XX siécles.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

bajo el control del Mazjen o poder central; y 1a beréber, siba o anarquia, rebelde, enemiga o
independiente de esa idea de Estado marroqui.s® Esta estrategia fue imitada por la
administracién colonial espafola no solo para justificar la intervencién colonial sobre
Marruecos, sino para asimismo dividir a la poblacién rifefia; unas comunidades tenian
mejor o peor relacion con el poder central que otras, lo que podia provocar enemistad entre
ellas, llegando a ser clasificadas por la historiografia colonial como tribus majzen y tribus
siba. Una de las principales diferencias atribuidas a estos dos grupos radicaba en su sistema
legal y politico: mientras se decia que las tribus majzen aplicaban la Sari‘a (generalmente
traducido como ley islamica) y sus lideres, los caides, eran directamente designados por el
sultan, las tribus siba se regian por el ‘urf (derecho consuetudinario en drabe, en tamazight
se denomina izref), con un sistema acéfalo a determinados niveles y de liderazgo rotativo
dentro de las yama‘at (asambleas), donde los jefes eran elegidos entre los diferentes linajes.
Dado que el ‘urfestaba especialmente arraigado entre las gabad‘il de mayoria amazigh, como
muchas del Rif, el término siba se utilizé con mayor frecuencia para referirse a ellas, no tanto
alas arabes. Esta clasificacion presenta un caracter reduccionista y no recoge la complejidad
de las estructuras sociopoliticas de estas comunidades heterogéneas. En la practica, ambas
estaban integradas por imazighen y arabes (siendo estos ultimos, en su mayoria, imazighen
arabizados). Asimismo, la Sari‘a y el ‘urfno existian de manera separada o excluyente, sino
que coexistian en diferentes proporciones segtin la gabila y su contexto historico; de hecho,
generalmente el ‘urfsolo era aceptado en las sociedades islamicas si era compatible con la
Sari‘a ¢, aunque se han documentado casos donde el ‘urfse impuso completamente a la ley
islamica, como en Cabilia, zona amazigh de Argelia, donde el derecho consuetudinario llegd
a excluir totalmente a las mujeres de la herencia, lo que es contrario a la Sari‘a.6! Las
relaciones histéricas entre las qabad'il rifefias y el poder central son mucho mas ricas de lo
que recoge la historiografia colonial, pudiendo acceder a multitud de ejemplos a través de
obras arabes sobre la historia del Rif; de hecho, algunas de las qabad‘il rifefias mas
importantes durante la resistencia contra las tropas espafiolas databan del siglo XI, como
Temsamane, Bokkoya, Gzenaya, Ait Waryaghar, Kebdana, Mernissa, Metalsa o Ait Itteft,52 lo
que desmonta la tesis de que eran comunidades cadticas (no parece razonable pensar que
una sociedad pueda pervivir durante tantos siglos de manera caética).

Es imposible abarcar en este trabajo una revisién de las relaciones histdricas entre el
Rif y el poder central, algo que ya ha sido abordado en la obra citada de Abdelrahman El
Taybi, pero existe un momento histérico que puede servir de ejemplo para entender, de
manera general, la situacion de estas complejas relaciones durante los ultimos siglos. Este
ejemplo data de finales del XVII y principios del XVIII, entre los afios 1696 y 1727 de la era
comun, cuando los ejércitos marroquies sitiaban la ciudad de Ceuta durante el gobierno del
sultan Mulay Ismail (reinado: 1672-1727). Durante este periodo, las gqaba‘il del Rif central,
como el resto de las del norte de Marruecos, permanecieron sujetas a la autoridad del
gobernador de Tetuan, Ali ben Abdullah al-Riffi al-Tamasmani, quien fuera uno de los
comandantes mdas importantes de la era ismaili. Segiin recoge el historiador marroqui

59 Burke, “The image of the Moroccan State in French ethnological literature”, 175-176.

60 Ayache, Les origines de la guerre du Rif, 157-58.

61 Garraton Mateu, "La desheredacidn de las mujeres en la Kabilia (Argelia) como paradigma de la
oposicion entre el derecho consuetudinario bereber y la ley isldmica", 51-60.

62 Madariaga, En el Barranco del Lobo. Las guerras de Marruecos, 80.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

Mohammed Daoud,®3 este comandante dirigia a los ejércitos marroquies para expulsar alos
espafioles de las fronteras ocupadas del norte y tenia autoridad del sultdn para nombrar y
destituir a quien quisiera.64 El comandante Ali murié en 1713, a quien sucedi6 su hijo Ahmed
ben Ali ben Abdallah al-Riffi como gobernador de la regién norte. Quizas por su aparente
procedencia rifenla, como se puede apreciar en una parte de su nombre, se sabe que fue un
hombre con una fuerte influencia sobre las gaba‘il del Rif, a las que envi6 cartas para que se
ofreciesen su lealtad al sultdn.65> Sin embargo, tras una disputa con el soberano, Ahmed
cambié su politica hacia este, volviéndose un gobernador independiente, hasta que acabd
asesinado en 1743. A partir de este momento y hasta finales del XIX y principios del XX,
parece que no ha habido ningin gobernador del majzen capaz de someter a la autoridad del
sultan a las qaba’il del Rif, especialmente a las de la region central, las consideradas mas
siba, algo que no parece del todo cierto ya que el majzen colocé o ratificé caides en algunas
gaba‘il, como la de Beni Said.66 No obstante, dada la débil presencia del poder central en la
zona, en algunas épocas con mayor cohesién e influencia y en otras con menos, estas
comunidades desarrollaron desde tiempos remotos unas estructuras sociopoliticas propias,
basadas en la autogestion, que han permitido su pervivencia y autonomia. Esa organizacién
sufrié grandes cambios a partir de finales del XIX a causa de, entre otras cuestiones, el
avance colonial y el auge de liderazgos individuales, personajes conocidos como imgharen,
en detrimento del poder de las asambleas.5”

Durante la primera etapa colonial, en la segunda mitad del XIX, el majzen y las qaba’‘il
del Rif estuvieron temporalmente cohesionadas. La penetracién espafiola en la region
suponia un problema para las dos partes, por lo que procuraron entenderse. Un ejemplo de
cooperacion se dio en la Guerra de Tetuan (1859-1860), donde contingentes rifefios
lucharon junto al majzen contra la invasiéon espafiola; no obstante, en la Guerra de Melilla
de 1893, este respaldo mutuo desaparecio.58 En este conflicto, el sultdn no solo evito
involucrar tropas del majzen en el enfrentamiento, sino que trat6 de persuadir a las gaba‘il
rifefias para que no combatieran a los espafioles, enviandoles cartas en las que aconsejaba
la no confrontacién.®® Este cambio de actitud gener6 un cisma politico entre las
comunidades del Rif mas préximas a Melilla y el sultan, lo que se tradujo en un creciente
descontento y una eventual ruptura politica. Este alejamiento culminé en un apoyo
generalizado de las gaba ‘il a Rogui Bu Hamara (1860-1909),7° quien se presento a principios
del siglo XX como el lider de la lucha contra la ocupacion extranjera del Rif y como un falso
pretendiente al sultanato, ya que se presentd como el hermano del sultan Abdel Aziz, lo que
no era cierto.

La dicotomia bled el-majzen y bled el-siba se demuestra entonces reduccionista, una
construccién colonial que buscaba justificar la colonizacion. La nocién siba no implicaba una

63 La Fundaciéon Mohammed Daoud, dirigida hoy por su hija y ubicada en Tetuan, contiene el archivo
personal del historiador. Este destaca especialmente por la correspondencia personal durante la
época colonial.

64 Daoud, Tdarij Tetuwdn, 4:33.

65 Daoud, Tarij Tetuwan, 4:33.

66 Benjelloun, Fragments d’histoire du Rif Oriental.

67 Taybi, Al-Rif qabl al-Himdya. Qaba‘il Sahil al-Rif al-Awsat, 265; Laroui, Les origines sociales et
culturelles du nationalisme marocain (1830-1912), 171; Ayache, Les origines de la guerre du Rif, 125.
68 Madariaga, Esparia y el Rif. Cronica de una historia casi olvidada, 77-114.

69 Ayache, Les origines de la guerre du Rif, 125-26.

70 Véase mas: Gonzalez Alcantud, "El Rogui Bu Hamara y la inestabilidad marroqui en perspectiva
espafiola. Ensayo etnohistorico"; Gonzalez Alcantud, "Sobre el Rogui Bu Hamara y el colonialismo
espafiol antes del Protectorado (1902-1909)".



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

ruptura absoluta de las comunidades del Rif con la autoridad central, un antagonismo, sino
una forma alternativa de articulacién del poder. Los paises colonialistas de Europa
occidental, que entendian el estatismo como la tnica forma de civilizacion, redujeron las
estructuras de las gaba‘il a un sistema caético, describiendo la regién como un territorio de
anarquia. Bled el-siba se ha interpretado de varias formas, pero la narrativa que presenta la
disidencia del Rif como un rasgo esencialista se ha consolidado como el discurso dominante
incluso hasta la actualidad:

El discurso que esencializa la disidencia en el Rif es dominante: se puede encontrar
en el discurso académico y en ciertos escritos cientificos, en el discurso oficial, en los
andlisis periodisticos, en el lenguaje de los actores politicos y partidos nacionales, asi
como en el de los activistas locales y los actores sociales, bajo el término disidencia
(siba) o bajo nuevos términos como separatismo, independencia, deseo de
autonomia.”t

5.2 Laorganizacion sociopolitica del Rif: ;practicas libertarias?

Como se ha visto, el sistema de organizacion sociopolitico de las gaba‘il rifenias ha sido
interpretado de manera reduccionista, asi como su relaciéon con el poder central de manera
esencialista. Siba ha sido entendido como una caracteristica genuina de estas comunidades,
andrquicas o disidentes por naturaleza. Estudios posteriores a la época colonial, desde la
segunda mitad del siglo XX, han relacionado algunas de sus practicas con la anarquia, no
como sinénimo de caos, una nocién colonial ya practicamente superada, sino como a esa
hija de la modernidad europea y la Ilustracién que se ha tratado en la primera parte de este
trabajo. Algunas perspectivas, al pretender desprenderse de ese sesgo reduccionista y
esencialista, han podido acabar perpetuando la imposicién de marcos occidentales a
practicas ajenas a ese contexto. El historiador francés Charles-André Julien consideraba que
el gobierno del Rif era “anarquico”72 no por cadtico, sino por su estructura politica, porque
no tenian lideres, sino asambleas; el coronel espafiol Emilio Blanco Izaga, un interventor
militar espafiol, mostré interés por el estudio de las practicas rifefias y terminé por
definirlas como una “anarquia organizada”.”? Como ellos dos, muchos otros investigadores
han relacionado las estructuras sociopoliticas del Rif con la anarquia como forma de
organizacion descentralizada y acéfala, pero nunca a nivel ideoldgico. Asimismo, de manera
generalizada, se ha empleado la nocién de interregno anarquico para referir al periodo que
sigue a la muerte de Moulay Ismail, ya que, como se ha visto, el poder central no consiguié
imponerse mayoritariamente en el Rif. David M. Hart utiliza asimismo esta terminologia
para referirse al periodo que transcurre desde 1860 hasta 1921, afio este ultimo en el que
Ibn Abdelkrim el-Jattabi proclam6 la Republica del Rif; de hecho, paradéjicamente, Ibn
Abdelkrim actudé contra la idea de siba al introducir estructuras centralizadas en su
autoproclamada republica, ya que veia en las gaba ‘il un efecto de desunién, lo que le llevé a
eliminar el derecho amazigh e introducir ideas reformistas isldmicas, una propuesta que no
tiene nada de anarquista (en relaciéon con el citado interregno anarquico), sino todo lo
contrario, y por ello copié un modelo de Estado con ministerios, moneda y bandera. Sin

71 Nahhass, "Le Rif: appartenance nationale dissidente et la formation de I'Etat”, 1.

72 Charles-André, Le Maroc face aux impérialismes: 1415-1956, 166.

73 Moga Romero y Bravo Nieto, Emilio Blanco Izaga: coronel en el Rif: una seleccion de su obra,
publicada e inédita, sobre la estructura sociopolitica de los rifefios del norte de Marruecos.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

embargo, aunque la terminologia resulte confusa, parece que la poblacién rifefia
denominaba ripublik a esas estructuras sociopoliticas acéfalas, no a la republica;?4 de hecho,
Segun Hart, ripublik es la palabra que usaban en el Rif para referirse a los tiempos previos a
la llegada de los imgharen, adoptada probablemente del espafiol; Germain Ayache, quien
asimismo sostiene que es como se referian los rifefios a ese periodo, cree que la
pronunciacién de la palabra era mas propia del francés.”s En cualquier caso, como se
observa, las interpretaciones son multiples, pero la mayoria emplean la anarquia como
referencia a la falta de liderazgo de estas comunidades, a veces entendido como algo
negativo, cadtico; otras, como una caracteristica propia de su sistema de organizaciéon
sociopolitico, de forma descriptiva, sin entrar en juicios de valor.

Junto al derecho consuetudinario y a las manifestaciones culturales, como su propia
lengua, identidad y costumbres, lo mas abordado socialmente han sido sus estructuras
organizativas y como estas garantizaban la descentralizacion del poder politico. Existen dos
tesis al respecto: la primera, desarrollada por el antropdélogo francés Robert Montagne en
sus estudios sobre las qaba‘il del sur de Marruecos, denominada tesis de los leff-s, establece
que existian ligas de proteccion entre diferentes fracciones, familias o individuos, mas alla
de la comunidad territorial, que se oponen y se contrarrestan, garantizando con su
equilibrio la seguridad de los tagbilt.’6 Montagne divide la organizacién de las qaba‘il en
cinco niveles superpuestos?’: 1) la aldea, un conjunto de hogares que se unen; 2) el poblado,
una federacién de aldeas; 3) el taqbilt, el representante de cada poblado; 4) la gabila, una
federacion de poblados a través de cada tagbilt, representante de cada federacion; y 5) la
confederacion de qabad‘il. La segunda tesis principal es la elaborada por el antropdélogo
britanico Evans-Pritchard,”® denominada teoria segmentaria, pero aplicada al Rif por el
antropdlogo estadounidense David Montgomery Hart. Segin esta teoria, las qaba‘il se
organizan en diferentes segmentos que comienzan en la unidad mas basica, la familia
elemental, seguida de unidades mas complejas hasta llegar a la confederacion de gaba'il: 1)
familia elemental; 2) linajes de agnacion; 3) subclanes; 4) clanes; 5) qabila; 6) confederacién
de gaba‘il.”® Autores como Favret-Saada y Charles-André, coinciden con Evans-Pritchard en
que este sistema reparte la autoridad entre todos los niveles de la estructura tribal porque
se basa en una oposicién equilibrada de los segmentos.8° Hart sefiala que los segmentos se
oponen a un nivel mas elemental, pero se unen en segmentos mas amplios: “Hermanos
unidos contra primos; hermanos y primos contra linajes vecinos; linajes de subclanes contra
linajes de subclanes vecinos; subclanes de clanes contra subclanes de clanes vecinos, y asi
sucesivamente”.81 Para Hart, un sistema de este tipo garantiza una distribucién regular de
la autoridad politica a todos los niveles y da como resultado un sistema de asambleas
representativas superpuestas; uno o dos miembros de la comunidad local se unen para
representarla a nivel de subcldn; luego, unos pocos miembros de ese consejo se unen para

74 Hart, "De 'Ripublik' & 'République": les institutions sociopolitiques rifaines et les réformes d’Abd-el-
Krim".

5 Ayache, Les origines de la guerre du Rif, 115.

76 Laroui, Les origines sociales et culturelles du nationalisme marocain (1830-1912), 166. El tagbilt, como
se vera, es una palabra famazight para definir lo que otros autores han denominado cantén o fraccion de
tribu, una unidad sociopolitica intermedia entre el poblado y la gabila.

77 Montagne, Les Berbéres et le Makhzen dans le Sud du Maroc.

78 Desarrolla su tesis en The Nuer, 1940, y The Sanusi, 1949, en el contexto sudanés.

" Madariaga, Esparia y el Rif. Crénica de una historia casi olvidada, 280.

80 Madariaga, Esparia y el Rif. Crénica de una historia casi olvidada, 280.

81 Hart, "De 'Ripublik' & 'République’: les institutions sociopolitiques rifaines et les réformes d’Abd-el-
Krim", 34.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

representarlo a nivel de gabila; y finalmente unos pocos de esos representan a su gabila en
la confederacion.82 Si bien la tesis de los leff-s ha tenido bastante peso para el estudio de las
qgaba‘il del sur de Marruecos, parece que no ha tenido demasiada relevancia a la hora de
aplicarla a las comunidades imazighen del Rif;83 aunque si existen estudios donde se ha
aplicado esta teoria, como el de Raymond Jamous sobre la confederacion de gaba'‘il de
Guelaya.8* En cualquier caso, la diferencia entre el nimero de niveles dentro de una gabila
y su denominacion (Blanco Izaga, por ejemplo, empleaba otros semejantes, como fracciéon
de tribu)® no es tan relevante como entender que existian segmentos superpuestos y que
estos, segun la tesis segmentaria, se enfrentan entre si, pero se unen contra los segmentos
superiores. Asimismo, tanto a nivel de gabila como de confederacién de gaba‘il, no existian
lideres, eran 6rganos de gobierno acéfalos gobernados exclusivamente por las yama‘at o
asambleas. Estas yama‘at existian asimismo en los niveles inferiores, como el poblado o
subclan, pero, al contrario que en los superiores, si designaban a un mugaddam o lider. No
obstante, a pesar de la existencia formal de un lider varéon elegido por la asamblea de
hombres notables, el 6rgano encargado de administrar los asuntos y solucionar los
problemas era la yama‘a, mientras que el muqgaddam se limitaba a velar por que se
ejecutasen las decisiones adoptadas en la asamblea. En todo momento, el poder del
mugaddam estaba sometido a la voluntad de la yama‘a, por lo que era limitado y podia ser
revocado de su cargo en cualquier momento.

Otra de las practicas sociales mas estudiadas sobre las comunidades del Rif ha sido la
venganza y la deuda de sangre. El Rif ha sido histéricamente una regidén con problemas
demograficos por superpoblacién y, debido a sus escasos recursos agricolas, ha habido
numerosas hambrunas, sobre todo en épocas de sequia. Como enfrentaban las gabad‘il
rifefias esta situacion es un tema que ha despertado cierto interés: se sabe que la emigracion
obrera hacia el Oranesado, en Argelia, ha sido una de las formas de regulacion del excedente
demografico.8¢ Hart coincidia con esta vision, pero le resultaba insuficiente. Si bien es
necesario precisar que la mayor parte de su estudio se basa en Ait Waryaghar, por lo que no
se puede aplicar a todo el Rif, sino a esta gabila y quizas a la regidn central en general, el
antropdlogo defendia que otro mecanismo de regulacion de estas sociedades era la vendetta
y la deuda de sangre.8” Consideraba que estas practicas sociales que observd durante su
trabajo de campo eran inherentes al sistema rural como forma de supervivencia, como
solucién al excedente demografico, y que sucedian desde hacia siglos. Al ser uno de los
primeros investigadores sobre el tema, algunas de sus tesis han sido superadas hoy, como
ocurre con esta ultima. Eso no quita el gran valor de su planteamiento, pero no pudo
participar en el debate con otras investigaciones mas actuales que lo ampliaron. Una autora
mas contemporanea fue Maria Rosa de Madariaga, quien considera dificilmente verosimil
que la venganza sirviera como método de control demografico en ninguna sociedad.s® La
autora argumenta que la yamd‘a imponia multas cuantiosas, dependiendo del delito

82 Hart, "De 'Ripublik' a 'République’: les institutions sociopolitiques rifaines et les réformes d’Abd-
el-Krim", 34.

83 Charles-André, Le Maroc face aux impérialismes: 1415-1956, 167.

84 Jamous, Honneur et baraka Les structures sociales traditionnelles dans le Rif.

85 Moga Romero y Bravo Nieto, Emilio Blanco Izaga: coronel en el Rif: una seleccion de su obra,
publicada e inédita, sobre la estructura sociopolitica de los rifeios del norte de Marruecos.

86 Aziza, Esparia y el Rif. Miradas Cruzadas, 146.

87 Hart, The Aith Waryaghar of the Moroccan Rif: An Ethnography and History.

88 Madariaga, Esparfia y el Rif. Crénica de una historia casi olvidada, 281-82.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

cometido, resultado muy altas en el caso de homicidios.8? Esto no solo cuestiona la tesis de
Hart, de caracter esencialista, sino que asimismo descarta una visién bastante maltusianista
de entender la demografia. Parece mas acertado pensar que esas practicas efectivamente
ocurrian y por ello las yama‘at tuvieron que legislar contra ello, pero no era algo inherente
de estas sociedades ni era la Unica forma de saldar conflictos. En sus apuntes para la
intervencion colonial de 1925, Manuel del Nido y Torres sefialaba que la imposicion de
multas era la pena mas extendida entre las qabd‘il del Rif y no pagarlas acarreaba
consecuencias graves: si se trataba de delitos civiles, el culpable que no pagarala multa seria
objeto de represalias, como el incendio de su casa o la destruccion de sus bienes; cuando
eran delitos de sangre, podia dar lugar a homicidios en cadena.? Precisamente, como sefiala
Madariaga, paraimpedir la sucesién ininterrumpida de venganzas reciprocas entre familias,
poblados u otros niveles, el culpable era obligado por su propia comunidad a satisfacer el
pago de la multa impuesta: si rehusaba hacerlo, se exponia a penas aiin mas severas, y si no
podia hacerse cargo por cualquier razon, su aldea o poblado asumia el pago.®! Es decir, se
procuraba diligentemente que el responsable reparara el dafio causado, pues la
responsabilidad se extendia a los diferentes niveles a los que pertenecia esa persona.®2 Con
el paradigma de estas practicas criminales, se observa como se aplicaba el ‘urfen la practica
y como estas comunidades, al margen del Estado, de manera autogestionada y asamblearia,
resolvian algunos de sus problemas, como el crimen.

Es evidente que no solo el anarquismo primitivista, sino asimismo otras nociones de
sociedades anarquistas podrian adoptar estas practicas para su modelo propio. Eso no
significa que estas puedan ser ni etiquetadas como tal ni analizadas desde ese marco. S{
deben ser atendidas por los estudios anarquistas porque son paradigmas de organizacion
autogestionada, asi como de resistencia colonial y al Estado, pero son completamente ajenas
ala doctrina politica anarquista. No es solo el elemento ideolégico el que falta, que ya por si
mismo conforma la columna vertebral del anarquismo, sino todos los marcos teéricos que
también lo vertebran, como la nocién de las clases sociales, el capitalismo o el Estado. Pierre
Clastres ya debatia sobre este tipo de sociedades rurales, a las que denominaba bandas,
recogiendo diversas formas de organizacién menos jerarquicas que en las propias tribus,
como ejemplos de sociedades que podian servir de inspiraciéon a la futura sociedad
anarquista.? Este trabajo no busca validar o invalidar conceptos, ni decantarse por un lado
u otro del debate, sino ofrecer una perspectiva critica con la imposicién de etiquetas, una
practica de herencia colonial de la que es necesario deshacerse conscientemente. Se ha
procurado emplear palabras en arabe o tamazight porque, a pesar de que tampoco resultan
iddéneas, se ha intentado evitar el uso de propuestas mas conflictivas. Si se buscara emplear
una terminologia menos eurocéntrica o, al menos, mas respetuosa con las especificidades
culturales, Taibo propone “practicas libertarias”.¢ Esta propuesta tiene como objetivo
reducir el sesgo conceptual presente en la interpretacion de determinadas estructuras y
dindmicas sociopoliticas. No obstante, como el propio autor reconoce, la eleccién puede
resultar controvertida debido a su creciente asociacidn con la nocién de los libertarians
estadounidenses, vinculada al liberalismo extremo caracterizado por la exaltacién de la

89 Madariaga, Esparfia y el Rif. Crénica de una historia casi olvidada, 281.

%0 Nido y Torres, Marruecos. Apuntes para el Oficial de Intervencion y de Tropas Coloniales, 262-63.
91 Madariaga, Esparia y el Rif. Cronica de una historia casi olvidada, 282.

92 Nido y Torres, Marruecos. Apuntes para el Oficial de Intervencidn y de Tropas Coloniales, 262.

93 Clastres, “La sociedad contra el Estado”.

9 Taibo, Anarquistas de ultramar: anarquismo, indigenismo, colonizacién, 14.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

propiedad privada y del individualismo. Asimismo, el término no solo remite al liberalismo
extremo, sino a diversos movimientos antiautoritarios —entre ellos el anarquista— que
reivindican el concepto de libertario como propio y rechazan su aplicacién a planteamientos
politicos centrados en la acumulacién de poder mediante el capital. En este sentido, podria
resultar mas pertinente describir estas manifestaciones como practicas comunitarias,
identificando las particularidades de cada grupo y considerando ciertos rasgos comunes
dentro de su heterogeneidad: suelen desarrollarse en contextos rurales; en numerosos
casos han sido afectadas por procesos coloniales que transformaron profundamente sus
estructuras; constituyen fuentes subalternas de notable valor, especialmente para los
estudios anarquistas; y presentan dinamicas restrictivas, como que las decisiones politicas
suelen estar concentradas en los hombres adultos, con frecuencia armados.

Mas que libertarias —término con una carga ideoldgica dificil de neutralizar—, estas
practicas pueden entenderse como formas de autonomia o independencia sustentadas en
estructuras solidarias. En esta linea, resulta pertinente recordar la distincién introducida
por Emile Durkheim entre “solidaridad mecanica” y “solidaridad organica”® para
diferenciar este tipo de sociedades rurales, a menudo denominadas tradicionales, de las més
industrializadas, a menudo denominadas modernas. Esta diferenciacion es significativa,
dado que la solidaridad mecanica o de semejanza caracteriza a las comunidades rurales en
las que los individuos comparten valores y modos de vida similares, generando una
conciencia colectiva que fundamenta la cohesidn social. Por el contrario, en las sociedades
industriales la cohesion se basa en la interdependencia derivada de la divisidn del trabajo,
pues los individuos dependen mutuamente para satisfacer sus necesidades. Si bien resulta
dificil anticipar cémo habria reformulado Durkheim estos conceptos en el contexto actual,
es plausible suponer que reconsideraria la pertinencia del término solidaridad aplicado a
las sociedades capitalistas actuales. En contraste, la solidaridad contintia siendo un valor
esencial en los entornos rurales, donde atin puede observarse de manera significativa. En
todo caso, y sin desconocer las dindmicas de dominacién presentes, parece necesario
abordar estas practicas desde una perspectiva analitica que reconozca su valor como
expresiones comunitarias y solidarias, antes que como practicas libertarias.

Por ultimo, dado que se ha hecho mencion frecuente de ello, es necesario sefialar el
caracter patriarcal de las sociedades del Rif. Las mujeres no podian hablar en publico, “solo
escuchar y obedecer”.% Esta cita extraida de la obra escrita por Ursula Kingsmill Hart, la
esposa de David Hart, quien le acompafi6 en alguna de sus estancias en el Rif, expone cdmo
entendia la situacion de la mujer en el Rif, lo que describe con mayor profundidad en su
obra. Es una responsabilidad académica situar a la mujer rifefia de esta época en el centro
del estudio, algo que se ha hecho parcialmente en algunos trabajos,%” pero falta muchisimo
por hacer al respecto. Cabe sefialar que las observaciones de Kingsmill Hart se restringen a
dos qaba’il concretas del Rif central, no a todas. Existen referencias de mujeres imazighen
carismaticas que fueron lideres, como el-Kahena (en torno al afio 700, lider amazigh contra
la conquista islamica) o Lalla Fadhma N'Soume (1830-1863, lider de la resistencia amazigh
anticolonial contra Francia), entre otras. Quizas existian algunos espacios de poder, no se

95 Durkheim, La division del trabajo social, 133-167 y 168-186.

96 Kingsmill Hart, Tras la puerta del patio. La vida cotidiana de las mujeres riferias, 170.

97 Véase: Hajjarabi, Fatima, Les Souks féminins du Rif central: anthropologie de I'échange féminin, tesis
doctoral, Paris 7, 1989; Fundacién Eurodarabe, El Rif de principios del XX visto por Emilio Blanco Izaga,
2024. https://fundea.org/el-rif-de-principios-del-xx-visto-por-emilio-blanco-izaga. Acceso el
18/06/2025.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

pretende ofrecer una generalizaciéon absoluta, a pesar del caracter patriarcal de las
sociedades imazighen que han sido mas estudiadas.

6. Conclusiones

Este estudio ha realizado una revisiéon del concepto de anarquia aplicado a diferentes
sociedades rurales a través de perspectivas eurocéntricas, dando cuenta de que ha sido
empleado para definir practicas sociopoliticas muy anteriores al surgimiento del
anarquismo como ideologia, completamente ajenas a su contexto. Se ha criticado esa visiéon
eurocéntrica como una herencia evolucionista y colonial que ha condicionado los estudios
sobre diversas sociedades, como las del Rif. Los estudios anarquistas no pueden contribuir
a perpetuar la imposiciéon de etiquetas externas o perspectivas coloniales, sino todo lo
contrario: deben respetar la singularidad de esas sociedades, recogiendo sus estructuras
sociopoliticas, practicas y experiencias de resistencia frente al Estado y al colonialismo.
Esto, por si mismo, puede conducir a la idealizacion de las sociedades rurales, algo por lo
que se ha criticado al anarquismo primitivista y al anarquismo antropoldgico, que a menudo
han ignorado otro tipo de violencias, como el gobierno de los ancianos o el caracter
patriarcal de estas sociedades. Sin embargo, un enfoque adecuado de la antropologia
permite observar aquellas comunidades que han vivido alternativas viables al sistema
estatista y capitalista, anticipando las posibles implicaciones de sus practicas, no como
prescripciones, como dirfa David Graeber, sino como una contribucién en forma de regalo
al conocimiento. El presente trabajo ha buscado ofrecer una reflexién critica frente a
aquellos estudios que han empleado el concepto de anarquia sin atender adecuadamente al
contexto histoérico, social y cultural del objeto de estudio, lo que ha conducido, de forma
consciente o no, a la desatencién de la singularidad de las sociedades analizadas. En el caso
especifico del Rif, la nocién de anarquia continda teniendo presencia, aunque ya no tanto
desde una perspectiva peyorativa —heredera del discurso colonial hoy en gran medida
superado—, sino mas bien como categoria de caracter analitico o descriptivo.

Finalmente, este trabajo no recoge todas las practicas conocidas sobre las comunidades
del Rif porque su objetivo era ofrecer una revisién critica del concepto de anarquia e
ilustrarlo a través del paradigma de sus comunidades, recogiendo algunas de sus practicas
y estructuras organizativas. Se ha visto que esas narrativas o imaginarios de hace mas de
cien afios han constituido realidades que perduran hasta la actualidad. Queda pendiente,
por ejemplo, analizar cuestiones que no se han visto en este trabajo porque podrian
constituir un estudio por si solos, como la atribucién de rasgos rifefios a los anarquistas,
algo que podria derivar en la pregunta de si esto podria responder a procesos paralelos de
orientalismo interno. Asimismo, tras este andlisis y como linea futura, se ha visto la
necesidad de profundizar en el caracter patriarcal de las sociedades imazighen en general,
y del Rif en concreto, asi como continuar recogiendo sus practicas y analizandolas desde la
perspectiva del anarquismo decolonial.

Bibliografia

ADAMS, Jason, Non-Western Anarchism: Rethinking the Global Context, Johannesburgo,
Zalabaza Books, 2001.



Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

ALVAREZ JUNCO, José, “La teoria politica del anarquismo”, en VALLESPIN, Fernando,
Historia de la teoria politica, Madrid, Alianza, 1992, pp. 262-305.

ANDERSON, Benedict, Bajo tres banderas, traduccién de PINA ALDAO, Cristina, Madrid, Akal,
2024,

ANONIMIA, What is Green Anarchy?, 2005. Acceso el 18/06/2025. Disponible en:
https://theanarchistlibrary.org/library/anonymous-what-is-green-anarchy

AYACHE, Germain, Les origines de la guerre du Rif, Paris, Publications de la Sorbonne, 1981.

AZIZA, Mimoun, Espana y el Rif. Miradas Cruzadas, Madrid, Diwan Mayrit, 2023.

BARKER, Adam J. y PICKERILL, Jenny, “Radicalizing Relationships To and Through Shared
Geographies: Why Anarchists Need to Understand Indigenous Connections to Land and
Place”, Antipode, 44,2012, pp. 1705-1725.

BENJELLOUN, Abdelmajid, Fragments d’histoire du Rif Oriental et notamment des Beni Said,
dans la deuxieme moitié du XIXe siecle, d’aprés les documents de Mr. Hassan Ouchen,
Rabat, Textes a I'appui, 1994.

BOOKCHIN, Murray, Social Anarchism or Lifestyle Anarchism. An Unbridgeable Chasm,
Edimburgo y San Francisco, AK Press, 1995. Acceso el 18/06/2025. Disponible en:
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-social-anarchism-or-
lifestyle-anarchism-an-unbridgeable-chasm#fn13

BOOKCHIN, Murray, The Ecology of Freedom: The Emergence and Dissolution of Hierarchy,
Palo Alto, Cheshire Books, 1982. Acceso el 18/06/2025. Disponible en:
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-the-ecology-of-freedom

BRADFORD, George, “Civilization in Bulk”, Fifth Estate, 336, 1991. Acceso el 18/06/2025.
Disponible en: https://www.fifthestate.org/archive/336-spring-1991/civilization-in-
bulk/

BURKE, Edmund, “The image of the Moroccan state in French ethnological literature: a new
look at the origin of Lyautey's Berber policy”, en GELLNER, Ernest y MICAUD, Charles,
Arabs and Berbers. From Tribe to Nation in North Africa, Lexington, Heath and Company,
pp.- 175-200.

CAPPELLETTI, Angel José, Prehistoria del anarquismo, Madrid, Queimada Ediciones, 1983.

CHARLES-ANDRE, Julien, Le Maroc face aux impérialismes: 1415-1956, Paris, Editions Jeune
Afrique, 1978.

CHARSLEY, Katharine, “‘Children of the Forest’ or ‘Backwards Communities'? The Ideology
of Tribal Development”, Edinburgh Papers in South Asian Studies, 7, Edimburgo, Centre
for South Asian Studies, 1997, pp. 1-17.

CICCARIELLO-MAHER, George, “An anarchism that is not anarchism”, en KLAUSEN, Jimmy
C.y MARTEL, James R., How not to be governed, Lanham, Lexington Books, 2011, pp. 19-
46.

CLASTRES, Pierre, La sociedad contra el Estado, traduccién de PIZARRO, Ana, Barcelona,
Monte Avila Editores, 1978.

DAOUD, Mohamed, Tarij Tetuwdn 4, Tetuan, Ma‘had Moulay al-Hasan, 1963.

DUNLAP, Alexander, “Toward an Anarchist Decolonization: A Few Notes. Capitalism,
Nature”, Socialism, 32, 4, 2021, pp. 62-72.
https://doi.org/10.1080/10455752.2021.1879186

DURKHEIM, Emile, La divisién del trabajo social, Ciudad de México, Siglo XXI Editores, 2012.

EICKELMAN, Dale F., The Middle East: an Anthropological Approach, Englewood Cliffs,
Prentice Hall, 1989.



https://theanarchistlibrary.org/library/anonymous-what-is-green-anarchy
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-social-anarchism-or-lifestyle-anarchism-an-unbridgeable-chasm#fn13
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-social-anarchism-or-lifestyle-anarchism-an-unbridgeable-chasm#fn13
https://theanarchistlibrary.org/library/murray-bookchin-the-ecology-of-freedom
https://www.fifthestate.org/archive/336-spring-1991/civilization-in-bulk/
https://www.fifthestate.org/archive/336-spring-1991/civilization-in-bulk/
https://doi.org/10.1080/10455752.2021.1879186

Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

EVREN TURKEL], Siireyya, What is anarchism? A reflection on the canon and the constructive
potential of its destruction, Loughborough, Loughborough University, 2012.

FREEMAN, Jo, The Tyranny of Structurelessness, Coco, 1972. Acceso el 18/06/2025.
Disponible en https://coco-net.org/the-tyranny-of-structurelessness/

GALIAN, Laura, “Hacia un estudio decolonial del anarquismo. Perspectivas comparadas de
Egipto y Tunez”. Revista de Estudios Internacionales Mediterrdneos, 18, 2015, pp. 44-73.

GARRAN MARTINEZ, José Manuel, “Algunas reflexiones en torno al Derecho y a la justicia
penal en la filosofia protoanarquista de William Godwin (1756-1836)", Anuario de
Filosofia del Derecho, 34, 2018, pp. 277-302.

GARRATON MATEU, Carmen, La desheredacion de las mujeres en la Kabilia (Argelia) como
paradigma de la oposicion entre el derecho consuetudinario bereber y la ley isldmica,
Universidad de Cadiz, 2018. Acceso el 18/06/2025. Disponible en:
https://rodin.uca.es/handle/10498/21344

GEMIE, Sharif, “Beyond the borders”, en GRAHAM, Robert, Anarchism. A Documentary
History of Libertarian Ideas 3, Montreal, Black Rose Books, 2003, pp. 318-324.

GONZALEZ ALCANTUD, José Antonio, “Sobre el Rogui Bu Hamara y el colonialismo espafiol
antes del Protectorado (1902-1909)”, en VON TSCHILSCHKE, Caroline y WITTHAUS,
Jan-Hinnerk, El otro colonialismo: Espania y Africa, entre imaginacion e historia, Madrid,
Iberoamericana Vervuert, 2017, pp. 171-190.

GONZALEZ ALCANTUD, José Antonio, “El Rogui Bu Hamara y la inestabilidad marroqui en
perspectiva espafola. Ensayo etnohistérico”, en BENLABBAH, Fatiha y ABDELAALI,
Barouki, La problemdtica colonial espafiola en Marruecos, Rabat, Publicaciones del
Instituto de Estudios Hispano-Lusos, 2013, pp. 11-46.

GOODY, Jack, EI robo de la historia, traduccién de VAZQUEZ RAMIL, Raquel, Madrid, Akal,
2021.

GRAEBER, David, Fragmentos de antropologia anarquista, traduccién de SEWELL, Ambar,
Bilbao, Virus Editorial, 2011.

HART, David M., Qabila. Tribal profiles and tribe-state relations in Morocco and on the
Afghanistan-Pakistan frontier, Amsterdam, Het Spinhuis, 2001.

HART, David M., “De ‘Ripublik’ a ‘République’: Les institutions sociopolitiques rifaines et les
réformes d’Abd-el-Krim”, en MASPERO, Francois, Abd-el-Krim et la République du Rif,
Paris, La Découverte, 19764, pp. 33-45.

HART, David M., The Aith Waryaghar of the Moroccan Rif: An Ethnography and History.
Tucson, University of Arizona Press, 1976b.

HORTA, Gerard, Cos i revolucio. L'espiritisme catala o les paradoxes de la modernitat,
Barcelona, Edicions de 1984, 2004.

JAMOUS, Raymond, Honneur et baraka. Les structures sociales traditionnelles dans le Rif,
Paris, Cambridge University Press, 1981.

KHURI-MAKDIS]I, Ibrahim, The Eastern Mediterranean and the Making of Global Radicalism,
1860-1914, Berkeley, University of California Press, 2010.

KINGSMILL HART, Ursula, Tras la puerta del patio. La vida cotidiana de las mujeres rifefias,
traduccién de CABELLO, Encarna, Melilla, Editorial UNED, 1998.

LAROUI, Abdallah, Les origines sociales et culturelles du nationalisme marocain (1830-1912),
Paris, Librairie Frangois Maspero, 1977.

LEAKE, Eve, “The Construction of ‘Tribe’ as a Socio-Political Unit in Global History”,
Historical-Philological Journal, 67, 4, 2024, pp. 826-849.
https://doi.org/10.1017/S0018246X24000323



https://coco-net.org/the-tyranny-of-structurelessness/
https://rodin.uca.es/handle/10498/21344
https://doi.org/10.1017/S0018246X24000323

Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

MADARIAGA, Maria Rosa, “El Rif y el poder central: Una perspectiva historica”, Revista de
Estudios Internacionales Mediterrdneos, 9, 2010.
https://doi.org/10.15366/reim2010.9.002

MADARIAGA, Maria Rosa, Espaiia y el Rif. Crénica de una historia casi olvidada, 32 edicion,
Melilla, UNED, 2008.

MADARIAGA, Maria Rosa, En el Barranco del Lobo. Las guerras de Marruecos, Madrid,
Alianza, 2005.

MAHE, Alain, Histoire de la Grande Kabylie. XIX-XX siécles. Anthropologie historique du lien
social dans les communautés villageoises, Paris, Editions Bouchéne, 2001.

MBAH, Sam e IGARIWEY, 1. E., African Anarchism: The History of a Movement, Tucson, See
Sharp Press, 1997.

MILLET, Kate, Sexual Politics, Londres, Virago Press, 2015.

MOGA ROMERO, Vicente y BRAVO NIETO, Antonio, Emilio Blanco Izaga: Coronel en el Rif:
Una seleccion de su obra, publicada e inédita, sobre la estructura sociopolitica de los
rifefios del norte de Marruecos, Melilla, Fundacién Municipal Sociocultural, 1995.

MONTAGNE, Robert, Les Berberes et le Makhzen dans le Sud du Maroc, Paris, Libraire Félix
Alcan, 1930.

MORGAN, Lewis H., La sociedad primitiva, Madrid, Ayuso, 1987.

MUNSON JR., Harold, “The Mountain People of Northwestern Morocco: Tribesman or
Peasants?”, Middle  Eastern Studies, 17, 2, 2006, pp- 249-255.
https://doi.org/10.1080/00263208108700470

NAHHASS, Badiha, “Rif: Appartenance nationale dissidente et la formation de I'Etat”, La
Revue Arrabii, 2019, pp. 1-18.

NETTLAU, Max, A Short History of Anarchism, Londres, Freedom Press, 1996.

NIDO Y TORRES, Manuel, Marruecos. Apuntes para el Oficial de Intervencion y de Tropas
Coloniales, Madrid, Hispano Africana, 1925.

OULD CHEIKH, Ahmed W., “Tribe”, en CALLAN, Hilary, The International Encyclopedia of
Anthropology, Wiley, 2018.

https://doi.org/10.1002/9781118924396.wbieal623

PATEMAN, Carole, The Sexual Contract, Cambridge, Polity Press, 1997.

PROUDHON, Pierre-Joseph, ;Qué es la Propiedad?, traduccién de GOMEZ PINILLA, Antonio,
Madrid, Editorial Proyeccion y Libros de Anarres. 1970.

RAMNATH, Maia, Decolonizing Anarchism, Oakland, AK Press, 2012.

RIVERA CUSICANQUI, Silvia, “Indigenous Anarchist Critique of Bolivia's Ingigenous State”.
Upside Down World, 2014. Acceso el 18/06/2025. Disponible en:
http://upsidedownworld.org/archives/bolivia/indigenous-anarchist-critique-of-
bolivias-indigenous-state-interview-with-silviarivera- cusicanqui/

ROUSSEAU, Jean-]Jacques, The Social Contract, traduccién de CRANSTON, Maurice, Londres,
Penguin Classics, 2002.

SABUCEDO, José Manuel, FERNANDEZ, C. y RODRIGUEZ-CASAL, M., «Identificacién grupal,
eficacia y protesta politica», Psicologia Politica, 23, 2001, pp. 85-95.

SEDDON, David, «Political Ideologies and Political Forms in the Eastern Rif of Morocco,
1890-1910», en LADISLAV, Holy, Segmentary Lineage Systems Reconsidered, Belfast, The
Queen’s University of Belfast, Belfast, The Queen’s University of Belfast, 1979, pp. 91-
117.

TAIBO, Carlos, Anarquistas de ultramar: Anarquismo, indigenismo, colonizacién, Madrid, Los
Libros de la Catarata, 2018.



https://doi.org/10.15366/reim2010.9.002
https://doi.org/10.1080/00263208108700470
http://upsidedownworld.org/archives/bolivia/indigenous-anarchist-critique-of-bolivias-indigenous-state-interview-with-silviarivera-%20cusicanqui/
http://upsidedownworld.org/archives/bolivia/indigenous-anarchist-critique-of-bolivias-indigenous-state-interview-with-silviarivera-%20cusicanqui/

Martin Garcia, Anaquel de Estudios Arabes, avance en linea

TAYBI, Abdelrahman, Al-Rif Qabl al-Hamayya. Qaba‘il Sahil al-Rif al-Awsat, Casablanca,
Tifraz n Arif, 2008.

TRAVERSO, Enzo, Mélancolie de gauche. La force d’une tradition cachée (XIXe-XXle siécle),
Paris, La Découverte, 2016.

TURNER, Ralph H. y KILLIAN, Lewis M., Collective Behaviour, Englewood Cliffs, Prentice-
Hall, 1987.



