
Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea  

   

MISCELÁNEA 

 

Anaquel de Estudios Árabes 
ISSN: 1130-3964/e-ISSN: 1988-2645 
 
https://dx.doi.org/10.5209/anqe.103841 

 

Análisis del discurso feminista de Sīzā Nabarāwī en 
L’Egyptienne desde la teoría de la argumentación 
 
Fátima Contreras Pérez1 

 
Recibido: 22 de julio de 2025 / Aceptado: 15 de diciembre de 2025 

 

Resumen. La aportación de Sīzā Nabarāwī a la historia de la intelectualidad femenina queda 

reflejada en sus artículos de carácter reivindicativo publicados en la revista feminista 

L'Egyptienne (1925-1940). Aplicando la teoría de la argumentación propuesta por Chaïm 

Perelman y Lucie Olbrechts-Tyteca, el presente artículo explora las estrategias 

argumentativas que Nabarāwī empleó en sus publicaciones para consolidar un discurso 

feminista legítimo en Egipto durante la primera mitad del siglo XX. Los resultados del 

estudio revelan tres ejes fundamentales en su razonamiento discursivo: la reinterpretación 

contextual del Corán como base para las reformas sociales y políticas a favor de las mujeres; 

la recuperación de ejemplos históricos que visibilizan la participación femenina en la vida 

pública; y la crítica directa a los tradicionalistas religiosos que perpetuaban la desigualdad 

de género. Las estrategias argumentativas analizadas reflejan tensiones propias de un 

momento histórico en el que el feminismo debía legitimar su autoridad en un espacio 

público dominado por hombres. Los resultados de esta investigación pretenden contribuir 

a la literatura de otros autores como Margot Badran y Beth Baron que han definido las 

características del primer movimiento feminista egipcio liderado por Huda Ša‘rāwī. Al 

mismo tiempo, este artículo reconoce la contribución de Nabarāwī en la Unión Feminista 

Egipcia. Por ello, esta investigación representa una contribución significativa para 

comprender los inicios del activismo feminista egipcio y el discurso mediante el cual este 

movimiento articuló sus reivindicaciones. 

Palabras clave: Unión Feminista Egipcia, feminismo, islam, Teoría de la Argumentación, 

Sīzā Nabarāwī. 

 

[en] Analysis of Sīzā Nabarāwī’s feminist discourse from 
the perspective of argumentation theory 
  
Abstract. Sīzā Nabarāwī’s contribution to the history of female intellectualism is reflected 

in her advocacy-oriented articles published in the feminist journal L'Egyptienne (1925–

1940). Applying the argumentation theory proposed by Chaïm Perelman and Lucie 

 
1 Institución: Universidad de Córdoba 
E-mail: fatimaconpe@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4548-8356 
 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

Olbrechts-Tyteca, this paper explores the argumentative strategies that Nabarāwī 

employed in her writings to consolidate a legitimate feminist discourse in Egypt during the 

first half of the twentieth century. The findings reveal three fundamental axes in her 

discursive reasoning: the contextual reinterpretation of the Qur’an as a foundation for social 

and political reforms in favour of women; the recovery of historical examples that highlight 

women’s participation in public life; and the direct critique of religious traditionalists who 

perpetuated gender inequality. The analysed argumentative strategies reflect the tensions 

inherent in a historical moment when feminism had to legitimize its authority within a 

male-dominated public sphere. The results of this study aim to contribute to the body of 

literature by other scholars such as Margot Badran and Beth Baron, who have defined the 

characteristics of the first Egyptian feminist movement led by Huda Ša‘rāwī. At the same 

time, this article acknowledges Nabarāwī’s contribution to the Egyptian Feminist Union. 

Therefore, this research represents a significant contribution to understanding the origins 

of Egyptian feminist activism and the discourse through which this movement articulated 

its demands. 

Keywords: Egyptian Feminist Union, feminism, Islam, Argumentation Theory, Sīzā 

Nabarāwī 

 

Cómo citar: Contreras Pérez, Fátima. 2025. “Análisis del discurso feminista de Sīzā 

Nabarāwī en L’Egyptienne desde la teoría de la argumentación”, Anaquel de Estudios Árabes, 
avance en línea. https://dx.doi.org/10.5209/anqe.103841 
 

 

1.  Introducción: objetivos y metodología de investigación   

 

Sīzā Nabarāwī2 (1897-1985) fue una de las fundadoras de la Unión Feminista Egipcia (UFE) 

(al-Ittiḥād al-Nisāʾī al-Miṣryy) en 1923, estuvo afiliada a la Alianza Internacional de Mujeres 

(AIM) y fue nombrada vicepresidenta de la Federación Democrática Internacional de 

Mujeres (FDIM) en 1953. Nabarāwī representa un caso único de integración de las luchas 

anticoloniales, la defensa de la liberación palestina y la emancipación de las mujeres en las 

asociaciones feministas internacionales.  

Los discursos de Sīzā Nabarāwī fueron ampliamente aplaudidos por su elocuente uso 

del francés, inglés y árabe durante su participación en congresos y reuniones 

internacionales.3 Con sus palabras, Nabarāwī cuestionaba los valores de la sociedad egipcia 

infundidos por tradiciones antiguas y religiosas patriarcales.  

Sus publicaciones en la revista de la UFE, L'Egyptienne, articulaban un paradigma de 

mujeres que contradecía las normas sociales predominantes, ya que representaba a una 

mujer alfabetizada que defendía sus derechos tanto en el ámbito profesional como en el 

familiar. El análisis de L'Egyptienne resulta especialmente pertinente para comprender 

cómo el feminismo egipcio articuló su proyecto de emancipación dentro de un contexto 

marcado por el nacionalismo y el anticolonialismo del gobierno británico. Asimismo, 

estudiar las estrategias argumentativas de Nabarāwī permite observar cómo las activistas 

egipcias negociaron discursivamente su posición en un espacio público dominado por voces 

 
2 Su nombre también puede encontrarse transcrito como Saiza Nabarawi en inglés o Céza Nabaraoui 
en francés, como ella firmaba.  
3 Entrevista personal a Hoda McNeil Nabarawi, hija de Sīzā Nabarāwī, en Ginebra el 24 de mayo de 
2024. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

de religiosos y tradicionalistas. Comprender las técnicas argumentativas del feminismo de 

la UFE a través de los escritos de Nabarāwī no solo ilumina un episodio clave de la historia 

intelectual egipcia, sino que también contribuye a una reflexión más amplia sobre la 

construcción discursiva del feminismo en contextos coloniales.  

Pese a la extensa bibliografía dedicada al origen del feminismo en Egipto liderado por 

Huda Ša‘rāwī, se ha prestado escasa atención a la participación y al pensamiento de Sīzā 

Nabarāwī dentro de este movimiento. Con frecuencia, esta literatura alude a Nabarāwī en 

relación con otras figuras destacadas del feminismo egipcio, como Sha‘rāwī o Duriyya Šafīq, 

sin detenerse en sus logros dentro de su activismo, el análisis de su discurso ni el desarrollo 

de sus ideas. La principal fuente de datos sobre Nabarāwī procede de los trabajos de Margot 

Badran, quien la conoció personalmente y recogió su testimonio sobre la historia del 

movimiento feminista y el nacionalista egipcio. No obstante, más allá de estas aportaciones 

biográficas, no hemos encontrado estudios que examinen de manera sistemática los textos 

y las estrategias discursivas de Nabarāwī. Asimismo, el análisis de L'Egyptienne todavía 

queda por ser estudiado dado que el único estudio previo publicado sobre esta revista fue 

publicado en 19884 y no constituye un análisis textual en profundidad, sino un ensayo 

introductorio.5 En consecuencia, se trata de un objeto de estudio original, puesto que se 

centra en el análisis de un corpus textual de una autora apenas explorada, lo cual ofrece 

nuevas perspectivas sobre los orígenes del feminismo en el mundo árabe.  

El estudio de las publicaciones de Nabarāwī en la revista L'Egyptienne pretende arrojar 

luz a las ideas y las estrategias argumentativas de su discurso a favor de las reivindicaciones 

defendidas por la UFE. La lectura de L’Egyptienne desde una perspectiva argumentativa 

revela cómo el feminismo egipcio se configuró como un espacio de debate entre distintos 

proyectos de interpretación del islam y de nuevas reformas sociales y políticas, en un 

momento en que las mujeres reclamaban su derecho a participar en la esfera pública. Las 

estrategias discursivas de Nabarāwī no pueden entenderse aisladamente: responden a un 

contexto de disputas sobre la identidad nacional, la autoridad religiosa y el papel de las 

mujeres en la construcción del Estado poscolonial. 

Ha sido necesario llevar a cabo un escrupuloso vaciado documental de las páginas de 

L'Egyptienne. Mediante una selección de tipo intencional, no probabilístico, se ha recopilado 

el corpus de trabajo formado por los artículos de Sīzā Nabarāwī. Posteriormente, se inició 

un proceso de extracción sistemática de información,6 fundamentado en criterios de 

búsqueda y selección relacionados con las nuevas políticas de género, la emancipación 

femenina y su participación en la esfera pública en Egipto. 

Para el análisis de estas muestras, se recurrió a las técnicas de argumentación de Chaïm 

Perelman y Lucie Olbrechts-Tyteca con el propósito de identificar las estrategias dialécticas 

de Nabarāwī. En este contexto, entendemos la dialéctica como el arte de dialogar, 

argumentar y debatir. Como sostiene Anthony Weston, autor de Las claves de la 

argumentación, argumentar consiste en “ofrecer un conjunto de razones o de pruebas en 

apoyo de una conclusión. En este sentido, no es simplemente la afirmación de ciertas 

 
4 Irène Fenoglio Abd-El-Aal. Défense et illustration de L'Egyptienne: Aux débuts d’une expression 
feminine, (El Cairo: CEDEJ, 1988). 
5 El último estudio sobre la revista L'Egyptienne fue la Tesis Doctoral titulada “La cuestión femenina 
en la prensa egipcia. Los escritos de las feministas Huda Shaarawi y Siza Nabarawi en la revista 
L’Egyptienne (1925-1940)” defendida en 2024.  
6 Matthew Miles and Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: An Expanded Sourcebook. (Los 
Angeles: Sage Publications, 2014), 12. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

opiniones, ni se trata simplemente de una disputa. Los argumentos son intentos de apoyar 

ciertas opiniones con razones”.7  

La propuesta metodológica empleada en este trabajo sigue la línea de dos trabajos 

previos8 dónde emplearon en su análisis el Traité de l'argumentation: La nouvelle 

rhétorique.9 En 1958 el profesor Chaïm Perelman, miembro del Grupo de Bruselas, y la 

socióloga Lucie Olbrechts-Tyteca publicaron su aclamada obra. Se trata de un extenso 

ensayo dónde reivindica el razonamiento retórico aristotélico y la estructuración 

argumentativa del discurso. La teoría perelmaniana de la argumentación se fundamenta en 

la teoría aristotélica de los razonamientos dialécticos (tópicos y retórica) y las técnicas del 

lenguaje aplicadas a la persuasión y la convicción. El matiz entre ambos verbos es muy sutil. 

Perelman y Olbrechts-Tyteca definieron la persuasión como “la argumentación que sólo 

pretende servir para un auditorio particular” y el convencimiento “se supone que obtiene la 

adhesión de todo ente de razón”.10  

Ambos autores consideraban imprescindible definir el tipo de auditorio al que el orador 

se dirige para construir una argumentación que atraiga el interés de un público. En su 

Tratado de la Argumentación, distingue tres clases de auditorio: el auditorio universal, la 

argumentación ante un único oyente en un diálogo, y la deliberación con una mismo.11 Todo 

buen orador debe adaptarse a las cualidades específicas de su auditorio particular. En otras 

palabas, para persuadir eficazmente a un público diverso, es imperativo identificar y 

comprender las variables como la edad, el género, la religión y la clase social, que conforman 

el espectro de la audiencia. 

Para que los argumentos de Sīzā Nabarāwī persuadan o convenzan al auditorio, debe 

compartir ciertas creencias, conocimientos o valores divididos en acuerdos. Los acuerdos 

pueden servir de premisas y existen dos tipos: una relativa a lo real y otra relativa a lo 

preferible.12 Los hechos, las verdades y las presunciones son afirmaciones que el público 

universal acepta como verdaderas, pero que no están exentas de perder este privilegio en 

el momento en que alguien las ponga en duda. En cuanto al segundo tipo de categoría, estas 

van dirigidas exclusivamente a los grupos particulares que englobaría los valores, las 

jerarquías y los lugares de lo preferible.  

El artículo se divide en tres secciones. En primer lugar, se presenta la vida de Sīzā 

Nabarāwī y las características de la revista L'Egyptienne. En segundo lugar, se identifican las 

estrategias discursivas empleadas por Nabarāwī, las cuales se manifiestan en tres ejes 

principales: 1) la utilización de referentes femeninos históricos para legitimar su postura 

feminista; 2) la interpretación del Corán en apoyo a las reivindicaciones de la UFE; y 3) la 

exposición de las incongruencias presentes en los discursos de los conservadores religiosos. 

 
7 Anthony Weston, Las Claves de la Argumentación (Barcelona: Ariel, 2021), 13-5. 
8 Margarita Esther Sánchez Cuervo, “Katherine Mansfield about Katherine Mansfield: Rhetorical 
Analysis of Virginia Woolf’s ‘A Terribly Sensitive Mind’”, Neophilologus 99 (2015): 335–349. DOI 
10.1007/s11061-014-9417-1. (Consultado el 20 de mayo de 2025); y “Elementos del Ensayo en 
Virginia Wolf: Valoración argumentativa”, Boletín Millares Carlo 26 (2007): 261-277. (Consultado el 
19 de mayo de 2025) https://accedacris.ulpgc.es/handle/10553/57809; y María Belén Romano, “La 
construcción del ethos en el discurso inaugural de Cristina F. de Kirchner, Forma y Función 23/2 
(2010): 97–124. https://revistas.unal.edu.co/index.php/formayfuncion/article/view/23856. 
(Consultado el 19 de mayo de 2025). 
9 Chaïm Perelman y Lucie Olbrechts-Tyteca. Tratado de La Argumentación: La Nueva Retórica. 
(Madrid: Gredos, 2017). 
10 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 67. 
11 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 70.  
12 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 120.  

https://accedacris.ulpgc.es/handle/10553/57809


Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

A continuación, se analizarán los ejemplos que sustentan estas estrategias argumentativas, 

organizados conforme a las tres categorías principales establecidas por Perelman y 

Olbrechts-Tyteca: 1) cuasi-lógicas, 2) desde la estructura de la realidad, y 3) desde el 

establecimiento de la estructura de la realidad.13 Por último, presentaré las conclusiones de 

este estudio. 

 

 

 
Figura 1. “Retrato de Sīzā Nabarāwī. Le Caire: Zolo, vers 1930”.  

Ville de Paris / Bibliothèque Marguerite Durand. 

 

 

 

 
13 Alan G. Gross and Dearin Ray, Chaïm Perelman (Carbondale: Southern Illinois University Press, 
2010). 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

2. Breve presentación sobre Sīzā Nabarāwī y la revista L'Egyptienne 

 

Sīzā Nabarāwī nació en Quršīā (Egipto) el 24 de mayo de 1897. En 1900 se mudó a París 

donde se educó en un colegio conventual de Versalles y en el Instituto Saint Germain des 

Près de París.14 Posteriormente, tras el fallecimiento de su madre, Céza se trasladó al 

convento de Notre Dame de Sion en Alejandría. Habiendo adquirido una educación en dos 

países, con culturas e idiomas diferentes, desarrolló un carácter fuerte con una mente 

brillante.  

Impulsada por sus ideas de justicia social, decidió esforzarse en contribuir en el proceso 

de modernización de su país que entonces luchaba bajo la opresión de la dominación 

británica. Su implicación inicial en el feminismo comenzó durante la revolución de 1919, 

seguida de su activismo en la UFE en 1923, fundada por la líder feminista Huda Ša‘rāwī 

(1879-1947). Sus objetivos se enfocaron en promover la implementación de nuevas leyes 

que transformaran el estatuto personal vigente relacionado con las mujeres. La UFE 

estableció dos órganos periodísticos: L'Egyptienne (1925-1940) y al-Miṣriyya (1937-1940). 

Además, contribuyó a la causa palestina y desempeñó un papel decisivo en la creación de la 

Unión Feminista Árabe en 1945.15  

En 1953, tras la muerte de Huda Ša‘rāwī, abandonó la UFE por diferencias ideológicas 

políticas y la AIM por la falta de apoyo a Palestina por parte de las delegadas europeas. 

Adoptando corrientes de izquierda, se unió a la FIDM y fue elegida vicepresidenta en el 

congreso de Copenhague (1953). Durante sus múltiples viajes,16 abogó por los derechos de 

los palestinos, la paz mundial y la emancipación de las mujeres en todo el mundo. Este 

compromiso se refleja en la organización de la Primera Conferencia de Mujeres 

Afroasiáticas celebrada en El Cairo en 1961.  

Desde los albores del siglo XX han destacado casos de mujeres notables en Egipto como 

la escritora Mayy Ziyāda, que, a través de sus logros sobresalientes, mostraron de manera 

inequívoca sus capacidades intelectuales y su potencial para contribuir de manera 

significativa a la modernización del país.17 Durante este periodo histórico, Egipto destacó 

como un epicentro de debates intelectuales y movimientos sociales que desafiaron las 

estructuras patriarcales tradicionales, mientras buscaban reconciliar los derechos de las 

mujeres con los principios del islam. Este proceso implicaba la confrontación de las pioneras 

feministas con las arraigadas prácticas que perpetuaban la dominación masculina. A lo largo 

de generaciones, las mujeres en las sociedades árabes se vieron confinadas a los márgenes 

de la vida pública, limitadas tanto en la esfera doméstica como la social. No obstante, a 

principios del siglo XX, una corriente reformista comenzó a emerger en el mundo árabe, 

encabezada por mujeres que, desde la intelectualidad y el activismo, buscaron transformar 

 
14 Ceza Nabarāwi: L’histoire d’une lutte pour assurer la liberté de la femme et de la nation. (El Cairo: 
Service de l’État pour l’Information, 1980): 3. 
15 Fátima Contreras Pérez, “Voces de resistencia: el activismo de la Unión Feminista Egipcia a favor 
de la liberación de Palestina (1925-1944)”, Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos. Sección 
Árabe-Islam, 2026.  
16 A través de varias fuentes he comprobado que viajó al menos a catorce países: Italia, Alemania, 
Túnez, Turquía, Francia, Austria, Estados Unidos, Ghana, China, Países Bajos, Líbano, Hungría, 
Dinamarca y Rusia. 
17 Véase: Caridad Ruiz de Almodóvar. Historia del movimiento feminista egipcio. (Universidad de 
Granada, 1989); Hind Wassef y Nadia Wassef, ed. Daughters of the Nile: photographs of Egyptian 
women's movements 1900-1960  Cairo: American University in Cairo) (بنات نيل ؛ لقطات من حركات نسائية) .
Press, 2001); e Inmaculada Santos-de-la-Rosa, “Mayy Ziyāda, pionera en la creación de la crítica 
literaria árabe moderna”. Anaquel de Estudios Árabes, 2024. https://dx.doi.org/10.5209/anqe.95663  

https://dx.doi.org/10.5209/anqe.95663


Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

estas estructuras profundamente arraigadas. En este contexto social y político distinguimos 

el activismo de la líder feminista Huda Ša‘rāwī.18 

El llamamiento para mejorar la condición de las egipcias no surgió del deseo de dar 

prioridad a su género a expensas de otros miembros de la sociedad, sino de la creencia de 

que se trataba de un paso crucial hacia el progreso social, político y económico. Para estas 

activistas, era evidente que el principal camino para alcanzar este objetivo era mediante la 

difusión del conocimiento y la educación. 

La UFE defendió la validación de un nuevo estatuto personal a través de reformas 

estrechamente asociadas con los movimientos feministas, nacionalistas y decoloniales. En 

1925, la recopilación de las reivindicaciones políticas, sociales y femeninas propuestas por 

la UFE, publicada en el primer número de L'Egyptienne,19 mostraba su propósito de reforzar 

el papel de las mujeres en el progreso de la nación. Las reformas propuestas por esta 

organización estaban justificadas por una nueva interpretación del Corán, articulada por 

destacados pensadores islámicos como Muḥammad ʿAbduh20 (1849-1905), Rifā‘a al-

Ṭahṭāwī21 (1801-1873) y Qāsim Amīn22 (1863-1908). Sus reivindicaciones buscaban 

mejorar las condiciones socioeconómicas femeninas. En consecuencia, se instó al Gobierno, 

al Parlamento, a la prensa y a los defensores de la reforma a brindar su apoyo a este 

movimiento. 

En el devenir de las luchas feministas en las sociedades árabes, uno de los capítulos más 

significativos fue la fundación de L'Egyptienne.23 Esta revista irrumpió como un símbolo de 

la conciencia feminista en Egipto, proporcionando a las mujeres un espacio de reflexión y 

resistencia contra las normas patriarcales y las interpretaciones conservadoras del islam. 

Gracias al trabajo de su editora, Sīzā Nabarāwī, L'Egyptienne asumió un rol destacado, 

convirtiéndose en la primera revista autodenominada feminista de gran trascendencia no 

solo en Egipto, sino también a nivel internacional. 

Desde una visión modernista, L'Egyptienne abordó cuatro ejes temáticos recurrentes en 

el índice de cada publicación: política, feminismo, sociología y arte. La difusión de 

publicaciones relacionadas con cualquiera de estos cuatro temas contribuyó 

significativamente a una comprensión más profunda del movimiento feminista y a ganar 

seguidores. A través de sus contribuciones la UFE proporcionaba información de primera 

mano, posicionándose como una de las más vanguardistas y rompedoras de su tiempo. Pese 

a su notable impacto, la revista no estuvo exenta de controversias, al estar asociada a las 

élites egipcias y dirigida a un público francófono, lo que suscitó debates sobre su alcance 

real entre las clases populares.  

La diversidad lingüística en Egipto, entre el siglo XIX y la primera mitad del XX, se reflejó 

en la prensa, especialmente, en francés, por las estrechas relaciones entre Egipto y Francia.24 

La cultura francófona alcanzó su auge en 1923 y comenzó a decaer tras 1946, hasta cesar 

 
18 Huda Ša‘rāwī. Muḏakkirat Huda Ša‘rāwī (El Cairo: Hindawi, 2013). 
19 “Les Revendications de Dames Égyptiennes”. L'Egyptienne 1 (1925): 10-11. 
20 Moustapha Abdel Razek. “L’influence de la femme dans la vie du Cheikh Mohamed Abdou.” 
L'Egyptienne 40 (1928): 2-7. 
21 Rachad. “Rifaa Rafeh el Tahtaoui, 1801-1873.” L'Egyptienne 151 (1939): 2-8. 
22 Huda Ša‘rāwī. “Kassem Amine. Promoteur du Mouvement Féministe en Égypte.” L'Egyptienne 155 
(1939): 6-9. 
23 Para más datos sobre L'Egyptienne, véase: Irène Fenoglio Abd-El-Aal. Défense et illustration de 
L'Egyptienne: Aux débuts d’une expression feminine, (El Cairo: CEDEJ, 1988). 
24 Sobre el papel de la lengua francesa en la sociedad egipcia y su prensa nacional, véase: Jean-Jacques 
Luthi. Lire la presse d’expression française en Égypte: 1798-2008. (París: L’Harmattan, 2009). 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

en 1952.25 La revista L'Egyptienne usó el francés para informar a las lectoras extranjeras de 

los avances de las mujeres egipcias, desafiando estereotipos orientalistas y promoviendo 

una imagen auténtica de las egipcias mientras fortalecía los lazos entre Egipto y Europa.26 

L'Egyptienne fue desacreditada en varias ocasiones porque su redacción en un idioma 

extranjero redujo el número de lectores locales a miembros de la élite.27 No obstante, su 

fundadora Huda Ša‘rāwī justificó el uso del francés por dos motivos.28 En primer lugar, ante 

la necesidad de promover una imagen real de la mujer egipcia distinta a la mirada 

orientalista basada en falsos prejuicios y estereotipos, L'Egyptienne se proponía ofrecer una 

visión real en una lengua que facilitara la transmisión de estas ideas. En otras palabras, 

buscaba “mettre sous les yeux de l’opinion publique européenne un portrait réel de la 

femme égyptienne autre que celui représenté par des écrivains qui ont recueilli sur l’Orient 

une multitude de renseignements erronés”.29 En segundo lugar, Huda Ša‘rāwī planteó la 

necesidad de establecer un órgano que sirviera como entidad representativa de las 

reivindicaciones de las mujeres egipcias y extranjeras. Este órgano tendría como objetivo 

principal contribuir al fortalecimiento del movimiento feminista internacional, 

promoviendo la solidaridad y la colaboración entre diferentes comunidades, forjando 

nuevos lazos intelectuales y culturales. 

 

 
25 Irene Fenoglio, “L’activité culturelle francophone au Caire durant l’entre-deux guerres. Du 
paradoxe à la contradiction”, en D’un Orient l’autre, ed. Irène Fenoglio-Abd El Aal, Marie-Claude 
Burgat y CEDEJ (Paris, CNRS 1, 1991): 458.  
26 “Declaration”, L'Egyptienne 1 (1925) : 5.  
27 Sobre el uso del francés en Egipto, véase: Élodie Gaden. Écrire la «femme nouvelle» en Égypte 
francophone 1898-1961 (París: Classiques Garnier, 2019), 35-72. 
28 “Declaration”, 5. 
29 Huda Ša‘rāwī. “Conférence prononcée par Mme Hoda Charaoui au “Mémorial Ewart Hall” de 
l’Université Américaine, le 12 Novembre 1929.” L'Egyptienne 51 (1929): 17. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

 

Figura 2. “Portada de L'Egyptienne no. 25 (Abril 1927)”.  
Ville de Paris / Bibliothèque Marguerite Durand. 

 

 

3.  Estrategias discursivas 

 

A través del análisis de las publicaciones de Sīzā Nabarāwī en la revista L'Egyptienne, se ha 

identificado la aplicación recurrente de tres estrategias fundamentales que resumen los 

razonamientos empleados en los discursos que analizaremos.  

En primer lugar, Nabarāwī opinaba que el texto coránico en sí mismo establecía los 

principios de la igualdad de género, siempre que se interpretara a la luz del contexto 

histórico, lo que indica que no se trataba de un documento destinado a una interpretación 

atemporal. En su artículo “Turquie d’hier et Turquie d’aujourd’hui” publicado en 1925, 

Nabarāwī afirmó que la religión no fue creada para sí misma, sino para la humanidad. Por 

tanto, debía evolucionar según las necesidades de la época, en lugar de permanecer 

invariable.30 Nabarāwi insistía en que el islam era una religión que promovía la razón, la 

humanidad y el progreso y consideraba imprescindible evitar aplicar de forma estricta 

reglas que fueron establecidas hace 1400 años, especialmente en el siglo XX. Tras la lectura 

del corpus seleccionado se puede comprobar que, contrariamente a las críticas que recibía 

 
30 Nabarāwi, “Turquie d’hier et Turquie d’aujourd’hui”, pp. 6-14. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

de la opinión pública por ser excesivamente “prooccidental”,31 las ideas de Nabarāwī se 

encontraban en equilibrio entre sus propias concepciones y la influencia externa. Con el 

propósito de lograr sus reivindicaciones, la UFE solía respaldar cada reforma que solicitaba 

al gobierno con una autoridad religiosa como los escritos de juristas o las fuentes sagradas.  

En segundo lugar, parte de las ideas de Nabarāwī defendidas en sus publicaciones eran 

reforzadas con ejemplos, ilustraciones y modelos de referentes femeninos. El uso de la 

historia como estrategia argumentativa plantea dos focos esenciales para su discurso. Por 

un lado, la exhumación de la historia olvidada de las mujeres, especialmente en lo 

concerniente a su participación en la esfera pública. Este enfoque tenía como objetivo 

fomentar la conciencia sobre el papel histórico de las mujeres. Por otro lado, el análisis 

cultural feminista islámico implicaba una revisión profunda del origen y las bases del islam, 

mediante el examen de una variedad de textos, que incluían no solo obras religiosas, sino 

también biografías, memorias y tratados. Este enfoque se enmarca en la Teoría Crítica de la 

Intertextualidad32 que busca comprender las relaciones entre diferentes textos y discursos 

dentro de la cultura islámica. 

Este interés por el papel que algunas mujeres habían tenido en la historia del islam, o 

dentro de otras tradiciones históricas, ya lo habían expresado otras escritoras anteriores a 

Sīzā Nabarāwī. Por una parte, Marīam al-Nahas Nawfal (Beirut, 1856-El Cairo, 1888) 

escribió el primer diccionario biográfico de mujeres, editado en 1879 bajo el título: Maʻrid 

al-Ḥasnā' fī Tarājim Šahīrāt al-Nisāʼ (Exposición de las bellas (mujeres): biografías de 

famosas mujeres). Por otra parte, en 1894, Zaīnab Fawwāz (1860-1914) recopiló en una 

obra de carácter enciclopédico las biografías de mujeres destacadas a lo largo de la historia 

y de diversas partes del mundo, titulada Al-Durr al-manṯūr fī ṭabaqāt rabbāt al-judūr (Perlas 

esparcidas en las clases de las damas recluidas (gineceos, salones)). Como resalta Beth 

Baron, ambas autoras de la misma generación “recurrieron a otro género con largas raíces 

históricas —el diccionario biográfico— utilizando una forma medieval tradicional para 

presentar nuevos contenidos”.33 

Por último, Sīzā Nabarāwī denunció con firmeza las contradicciones de los 

tradicionalistas que, amparados en interpretaciones arcaicas, perpetuaban la opresión de 

las mujeres. Siguiendo la línea del lingüista Siegfried Jäger,34 su discurso adquiría un sentido 

crítico al exponer cómo las estructuras dominantes utilizaban el poder del lenguaje para 

mantener su autoridad. Nabarāwī revelaba las incoherencias y omisiones de esos discursos, 

cuestionando sus supuestas verdades racionales y mostrando que muchas de ellas 

respondían más a intereses propios que a fundamentos religiosos sólidos.35 

En su artículo sobre el nuevo Estatus Personal Musulmán de 1927,36 Nabarāwī criticó 

la postura de los ulemas de al-Azhar, quienes rechazaron las reformas por considerarlas 

heréticas. Aunque la UFE también consideraba insuficiente el proyecto, defendía su carácter 

 
31 Sīzā Nabarāwī, “Examen du nouveau Projet du Statut Personnel Musulman.”, L'Egyptienne 25 
(1927): 2. 
32 Graham Allen, Intertextuality. Londres: Routledge, 2022. 
33 Beth Baron, Women’s Awakening in Egypt: Culture, Society, and the Press. (Yale: Yale University 
Press, 1994), 51. 
34 Siegfried Jäger, “Discurso y conocimiento: aspectos teóricos y metodológicos de la crítica del 
discurso y del análisis de dispositivos” en: Métodos de análisis crítico del discurso, editado por Ruth 
Wodak y Michael Meyer, (Barcelona, Gedisa: 2003), 61- 100. 
35 Sīzā Nabarāwī, “Pudeur ministériel !”, L'Egyptienne 72 (1931), 9. 
36 Nabarāwi, Sīza. “Examen du nouveau Projet du Statut Personnel Musulman.” L’Egyptienne, no. 25, 
1927, pp. 2-11. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

progresista frente al conservadurismo religioso. Nabarāwī sostenía que el islam era una 

religión que promovía la razón, la humanidad y el progreso, y que debía adaptarse a las 

necesidades del siglo XX. A su juicio, algunos ulemas basaban sus argumentos en creencias 

anticuadas y les inquietaba que algunos individuos priorizasen sus intereses personales 

sobre los de su país o su religión.37 

En sus publicaciones, Nabarāwī culpaba a los fanáticos religiosos que interpretaban a 

su favor el Corán para que las leyes les favoreciesen y oprimieran a las mujeres egipcias. 

Tachaba de fanáticos a aquellos que no apoyaban los nuevos cambios en la legislación pese 

a beneficiar a la sociedad y estar respaldado por la fe musulmana, por “miedo a perder 

poder”,38 según palabras de Nabarāwī. Entendemos como fanático aquel que no reconoce la 

posibilidad de error en sus argumentos y no está dispuesto a someterla a una libre 

discusión.39 En otras palabras, la corriente feminista de Nabarāwī defendía cómo, a través 

de un feminismo arraigado en su contexto histórico, era posible interpretar el Corán como 

una fuente dinámica capaz de adaptarse a las necesidades de cada época, en oposición a las 

visiones rígidas de los islamistas. 

 

 

4.  Técnicas argumentativas de Sīzā Nabarāwī 

 

El poder del lenguaje y las estrategias argumentativas se manifiestan de manera 

sobresaliente en los discursos y reportajes de naturaleza política y feminista presentes en 

las publicaciones de Sīzā Nabarāwī. Estos textos no solo comunicaban las demandas y 

aspiraciones del movimiento feminista egipcio, sino que también buscaban persuadir a la 

audiencia y ganar apoyo para sus causas mediante una exposición clara y convincente de 

sus argumentos. A continuación se examina los esquemas de las técnicas argumentativas 

más representativos encontrados en el corpus seleccionado.  

 

4.1.  Argumentos cuasi-lógicos 

 

El ridículo y su papel en la argumentación 

En 1923, Huda Ša‘rāwī y Sīza Nabarāwi protagonizaron un momento clave en la historia de 

las mujeres en Egipto al desvelarse públicamente por primera vez. A su vuelta del congreso 

internacional feminista celebrado en Roma, estas activistas descendieron del tren en El 

Cairo con los rostros descubiertos. Tras un momento de silencio y fascinación, esta acción 

fue aplaudida, e incluso imitada por otras egipcias que las esperaban en la estación. La 

decisión de Ša‘rāwī y Nabarāwi fue consecuencia de su experiencia en Roma donde 

permanecieron con sus rostros desvelados.40 Diez años después, la libertad femenina 

avanzó notablemente, de permanecer escondidas en “las sombras del harem por los celos 

del hombre”41 a lograr pasear por las playas de Alejandría dónde antes solo era posible ver 

extranjeros.  

 
37 Nabarāwi, Sīza. “Examen du nouveau Projet du Statut Personnel Musulman.” L’Egyptienne, no. 25, 
1927, pp. 2-11. 
38 Nabarāwī, “Examen du nouveau Projet du Statut Personnel Musulman”, 10-1. 
39 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 116. 
40 Sha’arāwī-Lafranchi, Casting off the veil, 98.  
41 Sīzā Nabarāwī, “Alexandrie reine des cités méditerranéennes”, L'Egyptienne 82 (1932): 2-7. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

Este fenómeno es relatado por Nabarāwī en su reportaje “Alexandrie reine des cités 

méditerranéennes” en L'Egyptienne. Sus sinceras palabras aplaudían la libertad femenina al 

ocupar un espacio público que hasta entonces no se consideraba apropiado para ellas. En el 

siguiente número, Nabarāwī publicó “Réponse aux Réactionnaires”42 para opinar sobre la 

polémica causada por su artículo anterior. Miembros religiosos y conservadores del 

gobierno no solo criticaron la presencia de egipcias en las playas de Alejandría, sino también 

los peligros de abandonar el velo y fomentar la educación superior mixta. Por su parte, 

Nabarāwī rechazaba cualquier visión “retrógrada”43 que obstaculizase el avance en los 

derechos de las mujeres aplicando la ironía. Fue apoyada por Huda Ša‘rāwī, quien 

relacionaba al-sufūr (el desvelamiento) con la emancipación femenina. De hecho, en una 

conferencia en 1929 celebrada en la Universidad de El Cairo, Ša‘rāwī declaró públicamente 

que cubrirse el rostro era una práctica antigua e innecesaria porque no protegía ni favorecía 

a las mujeres.44 Al contrario, impedía a las musulmanas disfrutar de las mismas experiencias 

que los hombres como la educación o su vida laboral. 

Al refutar el argumento de quienes condenaban esta actividad como inmoral, Nabarāwī 

señaló que dichos religiosos no deberían centrarse en cuestiones superficiales. Ella 

argumentaba que si las autoridades estuvieran realmente comprometidas con la ética 

pública, deberían actuar sobre problemas mucho más graves como la existencia de 

prostíbulos clandestinos y clubes de juego, que representaban focos reales de corrupción 

moral. Según su crítica, el gobierno parecía más interesado en mantener las apariencias 

frente a la sociedad que en atacar las verdaderas causas de la depravación social. 

De este modo, Nabarāwī desviaba estratégicamente el foco del debate: en lugar de 

centrarse en la controversia sobre la presencia de mujeres egipcias en las playas, dirigía la 

crítica hacia la hipocresía y pasividad del gobierno, que toleraba o incluso regulaba 

legalmente prácticas mucho más nocivas para la moral pública, como el alcohol, las drogas 

y la prostitución. Ello era un tema recurrente en L'Egyptienne, ya que su abolición constituía 

una de las principales reivindicaciones promovidas por la UFE. En ese contexto, Nabarāwī 

introduce una reflexión irónica que ridiculiza la postura de quienes se escandalizaron por 

la libertad de las mujeres, mientras desviaban la mirada frente a problemas más graves. 

Critica así la falsa moral de una sociedad que reprime la visibilidad femenina en espacios 

públicos, pero ignora con indiferencia la corrupción real que atraviesa el país. 

Esta técnica puede interpretarse como una forma de “argumentación indirecta”,45 en 

términos de Perelman y Olbrechts-Tyteca. Nabarāwī no se enfrenta directamente al 

argumento de sus adversarios, sino que revela sus incoherencias internas, exponiendo 

cómo sus principios entran en contradicción con sus prácticas reales, sin ofrecer 

justificación lógica alguna. A través de la ironía, subraya el absurdo de esa postura 

conservadora al contraponer la crítica a la vitalidad y libertad de las mujeres jóvenes con la 

indulgencia hacia los verdaderos focos de inmoralidad:46 

 

 
42 Sīzā Nabarāwī, “Réponse aux Réactionnaires”, L'Egyptienne 83 (1932) : 4. 
43 Fragmento: “Mais comme tout ce qui est Nouveau heurte forcément les vieux préjugés, il n’est pas 
étonnant qu’une évolution aussi rapide ait suscité de nombreuses critiques parmi les esprits 
rétrogrades”. Nabarāwī, “Réponse aux Réactionnaires”, 4. 
44 “Conférence prononcée par Mme Hoda Charaoui au «Memorial Ewart Hall» de l’Université 
Égyptienne, le 12 Nov. 1929.” L’Egyptienne, no. 51, 1929, pp. 2-18, c. p. 14. 
45 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 324. 
46 Nabarāwī, “Réponse aux Réactionnaires”, 4. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

¡Qué abismo, en efecto, para quienes conocieron a las mujeres de antaño, celosamente 

ocultas en la sombra del harén, ver a sus jóvenes descendientes de hoy gozar a plena 

luz de los beneficios del aire libre y de la libertad! […] No sé hasta qué punto las 

críticas de esos descontentos son sinceras y desinteresadas. Algunas, sin duda, se les 

habrán escapado a ciertos viejos señores a quienes los reumatismos clavan en sus 

sillones y que no pueden perdonar a la juventud su salud y su vitalidad.47 

 

4.2.  Argumentos basados sobre la estructura de lo real 

 

El argumento de autoridad 

La prostitución en Egipto fue legalizada y regulada por las colonias británicas en 1905 hasta 

su abolición en 1949.48 Uno de sus principales opositores fue la UFE, quien se enfrentó 

directamente al problema, dado que dañaba la imagen del país y denigraba a las mujeres. 

En su primer número, la UFE dejó claro su compromiso de combatir la prostitución, su 

interés en promover nuevas leyes contra los estupefacientes y el alcohol, y su objetivo de 

establecer asilos para ancianos y niños de la calle para erradicar la mendicidad.49 Desde ese 

momento continuaron sus publicaciones actualizando noticias y participando en congresos 

nacionales e internacionales centrados en estas cuestiones.50 Las revistas egipcias de la 

primera mitad del siglo XX evitaban abordar estas cuestiones, ya que las consideraban 

temas tabúes que no debían ser mencionados en sus páginas. Tal y como defiende Irène 

Fenoglio,51 L’Egyptienne fue la única en compartir esta información, ya que el uso del francés 

facilitaba esta tarea. Por ejemplo, en 1926 durante su discurso en una conferencia 

organizado por la AIMS en la Sorbonne, la secretaria de la UFE, Sīza Nabarāwi, resaltó la 

extrema importancia de prohibir la prostitución y el consumo de drogas tanto en Egipto 

como en el resto de los países.52  

Sīzā Nabarāwi definió la prostitución como una injusticia permitida para la satisfacción 

efímera de los hombres mientras que cientos de mujeres eran esclavizadas para tratarlas 

como objetos y denigrarlas como animales.53 Asimismo, difamaba esta actividad declarando 

que “desde un punto de vista económico es improductivo y desde el punto de vista humano 

constituye una esclavitud inmoral”.54 

El argumento de autoridad es una estrategia argumentativa que depende del prestigio 

de la persona o del grupo de personas.55 En su artículo “Vers l’abolitionnisme”,56 Nabarāwī 

 
47 Texto original: “Quel abîme, en effet, pour ceux qui ont connu les femmes d’autrefois, jalousement 
cachées dans l’ombre du harem, de voir leurs cadettes d’aujourd’hui jouir en pleine lumière des 
bienfaits du grand air et de la liberté ! […] 
Je ne sais jusqu’à quel point les critiques de ces mécontents sont sincères et désintéressées. Quelques 
unes ont dû, sans doute, être échappées à des vieux messieurs que les rhumatismes clouent à leurs 
fauteuils et qui ne peuvent pardonner à la jeunesse sa santé et sa virilité.”. 
48 Biancani Francesca. Sex Work in Colonial Egypt: Women Modernity and the Global Economy. London: 
I.B. Tauris, 2018, p. 53. 
49 “Les revendications de femmes égyptiennes.” L’Egyptienne, no. 1, 1925, pp. 8-11. 
50 “Conférence prononcée par Mme Hoda Charaoui au “Mémorial Ewart Hall” de l’Université 
Américaine, le 12 Novembre 1929.”, p. 6. 
51 Fenoglio, Défense et Illustration de L’Egyptienne, p. 63. 
52 Nabarāwi, Sīza. “Discours prononcé à la Sorbonne.” L’Egyptienne, no. 18, 1926, pp. 189-191. 
53 Nabarāwi, Sīza. “Vers l’abolitionnisme.” L’Egyptienne, no. 81, 1932, pp. 2-5. 
54 Nabarāwi, Sīza. “Pour la suppression du traffic des femmes et des enfants.” L’Egyptienne, no. 55, 
1930, pp. 2-4. 
55 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 469. 
56 Sīzā Nabarāwī, “Vers l’abolitionnisme”, L'Egyptienne 81 (1932) : 2-5. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

se posiciona en contra de la prostitución, empleando los juicios y opiniones del rector de la 

Universidad de Al-Azhar, un ministro y el Subsecretario de Estado de Higiene Pública como 

evidencia a favor de su tesis. La autora realiza una crítica a la prostitución desde una 

perspectiva ética y moral, argumentando que esta práctica constituye una injusticia que 

somete a sus víctimas a condiciones de esclavitud. La prostitución es denunciada como una 

anomalía inmoral e incongruente con las enseñanzas del islam:57  

 

Las declaraciones del Gran Rector de la Universidad de Al-Azhar, que condenaban el 

sistema vigente, fueron categóricas al respecto. […] 

[…] Luego, en 1928, la presidenta de la Unión dirigió a Saroit Pachá una solicitud 

relativa a la supresión de las casas de prostitución. La respuesta del ministro, 

favorable en principio, dejaba sin embargo prever cierto retraso en la aplicación del 

proyecto […].58  

 

En esta misma línea encontramos el uso del Corán, como una fuente autorizada para 

respaldar su legitimidad ante la audiencia musulmana. Durante su discurso en el congreso 

internacional de París, Nabarāwī defendió el derecho al divorcio.59 Tal y como sugiere la 

autora, la poligamia no estaba prohibida, pero tenía condiciones que la hacían casi 

imposible, como se menciona en el Corán. Esta práctica era común entre los pueblos árabes, 

por lo que se dificultó su práctica para acabar con ella. El divorcio lo ejercía generalmente 

el hombre, pero el Corán estipulaba que solo podía hacerlo con justicia. Asimismo, el texto 

señalaba la importancia de no retener a las esposas por la fuerza. Para ello, estas escrituras 

establecían condiciones que buscaban promover la moralidad y el respeto en las relaciones 

matrimoniales:60 

 

Vean los textos: «Si teméis ser injustos con los huérfanos, temed serlo con vuestras 

esposas. Casaos con dos, tres o cuatro de entre las que os agraden. Pero si teméis no 

poder tratarlas con equidad, entonces casaos solo con una». 

Y más adelante se dice: «No podréis jamás, por mucho que lo intentéis, ser equitativos 

con vuestras esposas». 

¿Y qué hombre puede jactarse de ser perfectamente justo? […] 

No obstante, el Corán no le concede este derecho sino bajo la condición de ejercerlo 

con justicia. Y eso es exactamente lo que queremos. 

Está escrito en el Corán: «No las retengáis por la fuerza, por venganza. Retenedlas con 

amabilidad o separaos de ellas con respeto».61 

 
57 Nabarāwī, “Vers l’abolitionnisme”, 3. 
58 Texto original: “Les déclarations du Grand Recteur de l’Université d’Al Azhar condamnant le 
système en vigueur, sont catégoriques, sur ce sujet. […] 
[…] Puis en 1928, la Présidente de l’Union adressait à S.E. Saroit Pacha une requête concernant la 
suppression des maisons de prostitution. La réponse du Ministre, favorable en principe, laissait 
néanmoins prévoir un certain délai dans l’application du projet. […] 
S.E. Chahine Pacha, Sous-Secrétaire d’État à l’Hygiène Publique a été chargé de former une 
commission qui doit étudier les mesures qu’il serait sage de prendre au cas où l’enquête actuellement 
menée parmi le public serait favorable à la suppression des maisons de tolérance”. 
59 Sīzā Nabarāwī, “Discours de Mlle. Céza Nabaraoui, secrétaire de la délégation égyptienne auprès 
du Congrès International de Paris (Sociétés Savantes, 2 Juin 1926)”, L'Egyptienne 18 (1926): 192-4. 
60 Nabarāwī, “Discours de Mlle. Ceza Nabaraoui”, 193. 
61 Texto original: “Voyez plutôt les textes : « Si vous avez pu craindre d’être injustes envers les 
orphelins, craignez de l’être envers vos femmes. N’en épousez que deux, trois, quatre. Choisissez 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

 

El argumento por interrogación retórica 

La pregunta retórica es otra modalidad de expresión del pensamiento. En palabras de 

Perelman y Olbrechts-Tyteca, este tipo de preguntas “no tiende tanto a aclarar a aquel que 

interroga como a acorralar al adversario en las incompatibilidades”.62 Con frecuencia, la 

interrogación funciona como un medio estratégico para promover el razonamiento e 

incluso favorecer el poder de persuasión del mensaje sin depender de la fuerza del 

argumento.63  

En su artículo “À la dérive”64 de 1933, Nabarāwī explicó la situación laboral de las 

primeras graduadas egipcias de la universidad. El gobierno no las contrataba como 

profesoras de secundaria a pesar de sus diplomas. Nabarāwī subrayó la importancia de 

reconocer las capacidades intelectuales de brillantes graduadas como Suhir al-Qalamāwī, 

quien aportaba un conocimiento excepcional del árabe; y licenciadas en sociología y lenguas 

antiguas como Faṭma Fahmy y Faṭma Salem. Se preguntaba por qué no podían dar clases de 

filosofía o literatura antigua en el Colegio de Giza o en institutos.  

En 1933, Nabarāwī aclaró que el ministerio no las apoyaba porque consideraba que las 

mujeres solo necesitaban conocimientos básicos para mantener su hogar y llegó a proponer 

la revisión del plan de estudios de educación secundaria femenina. Esta propuesta 

contemplaba la eliminación de materias relacionadas con ciencias y otorgaba mayor espacio 

a las artes y la educación doméstica. Nabarāwī rebatió la opinión de estos conservadores 

con preguntas directas al lector que ayudaban a plantearse la situación de estas jóvenes 

graduadas:65 

 

Ninguna de estas jóvenes, las primeras licenciadas egipcias de nuestra Universidad, 

ha sido contratada como profesora en las escuelas secundarias. Y, sin embargo, 

¿pueden compararse sus títulos con los de las maestras egresadas de la escuela Sania? 

¿Se tiene derecho a privar a nuestras escuelas de la capacidad de estas jóvenes que 

han demostrado aptitudes verdaderamente notables? 

¿Cómo prescindir de la colaboración de Sohair el Kalamaoui, cuando no existe entre 

las profesoras una sola persona con su dominio de la lengua árabe? 

¿Por qué Fatma Fahmy y Fatma Salem, licenciadas en sociología y lenguas antiguas, 

no pueden impartir clases de filosofía o literatura antigua en el Colegio de Guiza o en 

las escuelas secundarias? 

¡El Ministerio no lo permite! Porque, a su juicio, la mujer solo debe conocer las 

nociones elementales de lectura, escritura o aritmética… con el fin de no perder el 

gusto y el amor por su hogar.66  

 
celles qui vous auront plu. Si vous ne pouvez les maintenir avec équité n’en prenez qu’une » Et plus 
loin il est dit : « Vous ne pourrez jamais malgré vos efforts être équitable envers vos femmes ». Et 
quel est l’homme qui puisse se flatter d’être parfaitement juste ? […] 
Toutefois le Coran ne lui accorde ce droit qu’à la condition de l’exercer avec justice. Et c’est tout ce 
que nous voulons. Il est écrit dans le Coran : « Ne les retenez pas par force pour la vengeance. Retenez-
les avec gentillesse ou quittez-les avec égards »”. 
62 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 255.  
63 Jan Renkema, Introducción a los estudios sobre el discurso, (Barcelona: Gedisa, 1999): 173-4. 
64 Sīzā Nabarāwī, “À la dérive”, L'Egyptienne 93 (1933): 2-9. 
65 Nabarāwī, “À la dérive”, 2-9. 
66 Texto original: “Aucune de ces jeunes filles, les premières licenciées égyptiennes de notre 
Université, n'a été engagée comme professeur dans les écoles secondaires. Et cependant peut-on 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

En su artículo “La jeune fille et le travail”,67 Sīza Nabarāwi defendía que el empleo 

constituía una necesidad para alcanzar la independencia económica y evitar la 

subordinación al hombre. La autora señaló que, sin esta autonomía, las mujeres viudas, 

divorciadas o solteras se veían forzadas a depender de otros o a recurrir a medios indignos 

de supervivencia como la mendicidad, la criminalidad y la prostitución. Destacó además el 

papel de la educación como vía de emancipación y animó a mujeres de distintas clases 

sociales a acceder a escuelas y centros de formación.68 

No obstante, detrás de este esfuerzo por legalizar el derecho de las mujeres al trabajo, 

se perpetuaba su rol fijo como madre y esposa. A pesar de algunas excepciones, las carreras 

universitarias y los estudios que lograban triunfar eran aquellas que cumplían con el papel 

pedagógico y aplicaban el papel femenino en beneficio de la sociedad, por ejemplo, la 

carrera de magisterio y enfermería. Aunque, tal y como afirma Fenoglio, L’Egyptienne se 

distinguió de otras revistas egipcias de la época como Droits de la femme, al-Mar’a al-

Miṣriyya o al-Nahḍa al-nisā’iyya69 al abordar con mayor profundidad la cuestión del trabajo 

femenino como elemento central del progreso social. 

 

4.3.  Argumentos que fundan la estructura de lo real 

 

Argumento por ejemplo 

Para la defensa de una tesis o la fundamentación de una regla, Perelman y Olbrechts-Tyteca 

proponen la aplicación de la argumentación por ejemplos incuestionables. Como afirman en 

su Tratado de la Argumentación, el “[…] ejemplo, permitirá una generalización; como 

ilustración, sostendrá una regularidad ya establecida; como modelo, incitará a la 

imitación”.70 

Parte de la sociedad egipcia afín a las tradiciones y la religión se oponían a la 

participación de las mujeres en los espacios públicos opinando que su papel debía limitarse 

a las tareas domésticas.71 El artículo de opinión “À la dérive”72 critica la postura de los 

conservadores que se oponían al derecho de las mujeres a ejercer la abogacía, calificados 

como “antifeministas”.73 Para debatir estos argumentos, la autora comparte el éxito de 

abogadas en Europa y otras naciones como la India y Turquía, donde ingresaron en el 

colegio de abogados. En particular, destaca el caso de la India, donde Mahatma Gandhi 

 
comparer leurs diplômes avec ceux des institutrices sorties de l'école Sania ? A-t-on le droit de priver 
nos écoles de la capacité de ces jeunes filles qui ont révélé des aptitudes tout à fait remarquables? 
Comment se dispenser du concours d'une Sohair el Kalamaoui lorsqu'il n'existe pas parmi les femmes 
professeurs, une personne de sa force en langue arabe? 
Pourquoi Mlles Fatma Fahmy et Fatma Salem, licenciées en sociologie et langues anciennes, ne 
peuvent-elles donner des leçons de philosophie ou de littérature ancienne au Collège de Ghiza, ou 
dans des écoles secondaires? 
Le Ministère ne le veut pas! Car la femme selon lui doit tout simplement connaître les premières 
notions de lecture, d'écriture ou d'arithmétique... afin de ne pas perdre le goût et l'amour de son 
foyer”. 
67 Nabarāwi, Sīza. “La jeune fille et le travail.” L’Egyptienne, no. 63, 1930, p. 2. 
68 Fátima Contreras Pérez, “La cuestión femenina en la prensa egipcia. Los escritos de las feministas 
Huda Shaarawi y Siza Nabarawi en la revista L'Egyptienne (1925-1940)”, Tesis Doctoral Inédita, 
2024, Universidad de Sevilla. 
69 Fenoglio, Défense et illustration de L’Egyptienne, 76. 
70 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 536. 
71 Faṭma Nimet Rachid, “Notre enquête”, L'Egyptienne 108 (1934): 25-30. 
72 Nabarāwī, “À la dérive”, 2-9. 
73 Fragmento: “L'argument de la nouveauté ne peut donc plus être invoqué par nos antiféministes”. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

desafió las costumbres discriminatorias, evidenciando que podían adoptar ideas 

progresistas. 

Nabarāwī afirma que, históricamente, el islam otorgó a las mujeres un estado civil 

comparable al de los hombres, lo que les permitió participar en cargos públicos, mientras 

que el Corán fomentaba la adquisición de conocimientos para todos. Plasma estas ideas 

citando ejemplos de notables mujeres que contribuyeron de manera significativa a la 

teología y la literatura. Debido a su destreza intelectual y a su capacidad de expresión, se 

consideró que las mujeres estaban capacitadas para impartir clases públicas de teología y 

emergieron como destacadas autoras y juristas. Nabarāwī refuerza esta idea con los 

ejemplos de Aiša, la esposa del Profeta, que fue designada por él para perpetuar sus 

enseñanzas:74 

 

Así, en los primeros tiempos del islam, vimos a un gran número de mujeres instruidas 

brillar entre sus contemporáneos. 

Aisha, la esposa del Profeta y llamada la Madre de los Creyentes, fue designada por él 

para continuar su enseñanza. Sekina, hija de Al-Huséin, poeta de talento, reunió a su 

alrededor a la élite de Quraysh y ofrecía lecciones públicas de literatura y poesía. 

Zeinab bint Mohamed ibn Osman poseía un conocimiento tan profundo de la teología 

y de los hadices que enseñó estas dos disciplinas en más de 150 volúmenes.75 

 

Esta estrategia argumentativa también fue aplicada por Huda Ša‘rāwī durante una 

conferencia en la Universidad Americana de El Cairo en 1929.76 En su discurso abogó por el 

derecho de las mujeres a participar en la política, utilizando el ejemplo de Aiša recalcó el 

valor de la opinión de Aiša al comentar los textos del derecho musulmán. 

 

Argumento por ilustración 

La función de la ilustración es mejorar la adhesión a un principio establecido mediante la 

presentación de casos específicos que esclarezcan la afirmación general, demuestren su 

relevancia en diversas aplicaciones y aumenten su protagonismo cognitivo.77 Si bien la 

ilustración puede llegar a ser cuestionable, al contrario que el ejemplo, este debe despertar 

la imaginación de manera convincente para captar por completo la atención del público. 

Si bien es cierto que algunas de las medidas a las que aspiraban la UFE se basaban en el 

avance de la emancipación femenina de otros países, el análisis de las publicaciones de 

Nabarāwī prueba su esfuerzo por definir sus propios valores feministas. En cierto sentido, 

su objetivo no era desafiar todas las normas establecidas ni las costumbres arraigadas, sino 

más bien sugerir una reevaluación de los principios fundamentales de la ley islámica. Por 

ejemplo, Nabarāwī animó a las egipcias a presentarse a puestos laborales, que hasta 

 
74 Nabarāwī, “À la dérive”, 7. 
75 Texto original: “Aussi aux premiers temps de l'Islam avons-nous vu un grand nombre de femmes 
instruites briller parmi leurs contemporains. La femme du Prophète Aïcha, appelée la mère des 
Croyants, fut désignée par lui pour continuer son enseignement. Sekina fille d'El Hussein, poète de 
talent, groupa autour d’elle l’élite de Koraich et donna des leçons publiques de littérature et de poésie. 
Zeinab bent Mohamed ibn Osman était si versée en théologie et en Hadis qu’elle enseigna ces deux 
branches à plus de 150 volumes”. 
76 “Conférence prononcée par Mme Hoda Charaoui au “Mémorial Ewart Hall” de l’Université 
Américaine, le 12 Novembre 1929.”, p. 6. 
77 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 546. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

entonces eran exclusivamente masculinos, publicando en L'Egyptienne ejemplos del éxito 

en otros países como las miembros de la policía inglesa78 o las aviadoras.79  

 

Argumento como modelo  

El argumento como modelo se emplea cuando un comportamiento particular contribuye a 

la creación de una regla general y, además, incita a una acción fundamentada en dicha 

regla.80 Es decir, la sugerencia de un modelo o patrón glorificado se elabora con la 

expectativa de que será emulado, y su éxito se encuentra vinculado con el prestigio del 

modelo en cuestión. 

Sīzā Nabarāwī ensalza las reformas de Turquía establecidas por Kemal Atatürk (1881-

1938) gracias al prestigio de su éxito social. La autora consideraba a Atatürk un referente 

político que supo liderar el país hacia la modernización sin miedo a la oposición y que veía 

con claridad el imprescindible rol de las mujeres en la sociedad.81  

En su artículo “Turquie d’hier et Turquie d’aujourd’hui”,82 Nabarāwī explica que 

Turquía adoptó el código civil suizo que concedía a las mujeres los mismos derechos que los 

hombres, así como la facultad de acceder a un gran número de puestos laborales.83 Turquía 

y Egipto compartieron las mismas estrategias para luchar contra la mendicidad: 

construcción de escuelas, abolición de la poligamia, legalización del derecho de la mujer al 

divorcio y la promoción de innumerables actividades feministas enfocadas en obras sociales 

como talleres y cursos.84 Al igual que en Egipto, los tradicionalistas y religiosos también 

rechazaron estos cambios en la tradición islámica turca.85 

Como afirmaba Nabarāwī, Turquía no solo representaba un modelo a seguir para 

Egipto, sino también para el resto de los países orientales. Tal y como afirmaba, Turquía 

demostró a las potencias europeas su capacidad para establecer, en pocos años y de manera 

pacífica, un modelo notable de progreso social fundamentado en el principio de igualdad:86 

 

En efecto, para nosotras, las egipcias, cuya religión y estatus legal son semejantes a 

los que regían en el Imperio Otomano, el ejemplo de esta nación hermana constituye 

para nosotras un poderoso estímulo, además de un motivo de admiración. […] 

Así, si Turquía ha ofrecido a las potencias occidentales un notable ejemplo de 

progreso social basado en el principio de igualdad y ha demostrado un pacifismo leal 

y sincero, también ha trazado para las naciones orientales el camino que deben 

seguir.87  

 
78 Sīzā Nabarāwī. “Les Femmes dans la police.” L'Egyptienne 51 (1929) : 21-27. 
79 Sīzā Nabarāwī. “S’instruire en s’amusant: Le Panopticum et «le Paradis des Enfants».” L'Egyptienne 
101 (1934) : 14.  
80 Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de La Argumentación, 554-6. 
81 Sīzā Nabarāwī, “Le grand libérateur de la femme turque: Kamal Atatürk”, L'Egyptienne 151(1939) : 
2-8. 
82 Sīzā Nabarāwī, “Turquie d’hier et Turquie d’aujourd’hui.” L'Egyptienne 12 (1925): 6-14. 
83 Sīzā Nabarāwī, “L’évolution du Féminisme en Orient.” L'Egyptienne 23 (1927): 40-42. 
84 Nabarāwī, “Turquie d’hier et Turquie d’aujourd’hui”, 6-14. 
85 Nabarāwī, “Turquie d’hier et Turquie d’aujourd’hui”, 6-14. 
86 Sīzā Nabarāwī, “Anniversaire du Congrès d’Istamboul.” L'Egyptienne 114 (1935): 2-9. 
87 Texto original: “En effet, pour nous autres, Égyptiennes, dont la religion et le statut légal est 
semblable à celui qui régissait l’Empire Ottoman, l’exemple de cette nation sœur est pour nous d’un 
puissant stimulant, comme il est un objet d’admiration […] 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

 

5.  A modo de conclusión 

 

En Egipto ninguna revista feminista o de mujeres logró alcanzar una duración tan larga 

como L’Egyptienne,88 debido al compromiso social y económico de su fundadora Hudā 

Sha‘rāwī. Sus páginas desvelan la rebeldía ideológica de Sīzā Nabarāwī que exterioriza la 

necesidad apremiante de nuevos cambios a favor de la libertad de las mujeres en la sociedad 

egipcia, enmendando pilares tan vitales como la educación, el acceso a  un empleo 

remunerado y la reforma del Estatuto Personal. En este sentido, el presente artículo ha 

abordado la figura de Nabarāwī por su papel decisivo en el origen y desarrollo del 

feminismo egipcio liderado por Hudā Sha‘rāwī, y analiza L'Egyptienne como un espacio 

esencial en la articulación de dicho movimiento. Se trata de un novedoso estudio, ya que los 

artículos periodísticos de Nabarāwī han sido escasamente analizados, en concreto las 

estrategias argumentativas que aplicaba en su discurso. Sus publicaciones ofrecen 

información relevante acerca de sus ideales en la lucha por la emancipación femenina y de 

su ideario político, aportando elementos que permiten comprender la dimensión histórica 

del feminismo egipcio durante la primera mitad del siglo XX.   

Los hallazgos de este estudio sugieren que los escritos de Sīzā Nabarāwī en L'Egyptienne 

se centraron en tres estrategias claves que resumen su razonamiento discursivo. En primer 

lugar, Nabarāwī sostenía que el Corán respaldaba reformas sociales y políticas destinadas a 

ampliar las oportunidades y el estatus de las mujeres cuando su interpretación se ajustaba 

al contexto histórico. En segundo lugar, analizó casos históricos que evidencian la 

contribución de las mujeres a la vida social, con el fin de visibilizar sus roles frecuentemente 

marginados y generar conciencia acerca de las desiguales que sufrían. En tercer lugar, 

Nabarāwī desafió a los tradicionalistas, exponiendo su hipocresía y abogando por una nueva 

comprensión del islam alineada con las necesidades de la sociedad de la época. 

El análisis de estas estrategias argumentativas ayuda a construir el discurso de 

autoridad, legitimidad y persuasión de la UFE. Igualmente, permite identificar el ethos de 

las feministas egipcias de clase media-alta estrechamente ligado a la religión. Entre sus 

técnicas argumentativas, Nabarāwī aprovechó la autoridad de figuras respetadas para 

reforzar su postura contra la prostitución. Empleó preguntas retóricas para desafiar a los 

conservadores y utilizó ejemplos e ilustraciones para reforzar sus argumentos, 

promoviendo el razonamiento y la imitación. Además, hizo una crítica profunda a las 

interpretaciones religiosas tradicionales que sustentaban la situación de subordinación 

femenina. En conclusión, el pensamiento crítico de Sīzā Nabarāwī recogido en L'Egyptienne 

consolidó un discurso feminista innovador y relevante en Egipto. Su intervención desafió 

simultáneamente las estructuras patriarcales y las imposiciones religiosas, al proponer 

nuevas normas jurídicas y sociales que redefinían el rol de las egipcias tanto en el espacio 

público como en el privado. Sus ideas pioneras en relación al papel político y social de las 

mujeres ayudaron a asentar las bases del feminismo de las siguientes generaciones.  

 
C’est ainsi que si la Turquie a donné aux puissances occidentales un remarquable exemple de progrès 
social basé sur le principe d’égalité et fait preuve d’un loyal et sincère pacifisme, elle a également 
tracé aux nations orientales la voie qu’elles doivent suivre.”. 
88 Es necesario mencionar la longevidad de la revista Rūz al-Yūsuf, que aún continua vigente en la 
actualidad desde 1925. Fundada por Ruz Al-Yūsuf (1898-1958), también conocida como Faṭma Al-
Yūsuf, fue una reconocida periodista y actriz de origen libanés. Para más información, véase: 
Cormack, Midnight in Cairo: The Divas of Egypt's Roaring '20s. 



Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

Bibliografía 

 

“Declaration”. L'Egyptienne 1 (1925): 5.  

“Les Revendications de Dames Égyptiennes”. L'Egyptienne 1 (1925): 8-11. 

Abdel Razek, Moustapha. “L’influence de la femme dans la vie du Cheikh Mohamed Abdou.” 

L'Egyptienne 40 (1928): 2-7. 

Allen, Graham. Intertextuality. Londres: Routledge, 2022. 

Badran, Margot. “Feminismo islámico en marcha”. Clepsydra: Revista de Estudios de Género 

y Teoría Feminista 9 (2010): 69-84. 

https://riull.ull.es/xmlui/bitstream/handle/915/12063/CL_09_%282010%29_03.pdf

?sequence=1&isAllowed=y (Consultado el 26 de junio de 2025) 

Baron, Beth. Women’s Awakening in Egypt: Culture, Society, and the Press. Yale: Yale 

University Press, 1994. 

Biancani Francesca. Sex Work in Colonial Egypt: Women Modernity and the Global Economy. 

Londres: I.B. Tauris, 2018. 

Ceza Nabarāwi: L’histoire d’une lutte pour assurer la liberté de la femme et de la nation. El 

Cairo: Service de l’État pour l’Information, 1980. 

Contreras Pérez, Fátima. “Voces de resistencia: el activismo de la Unión Feminista Egipcia a 

favor de la liberación de Palestina (1925-1944)”. Miscelánea de Estudios Árabes y 

Hebraicos. Sección Árabe-Islam, 75 (2026).  

Contreras Pérez, Fátima. “La cuestión femenina en la prensa egipcia. Los escritos de las 

feministas Huda Shaarawi y Siza Nabarawi en la revista L'Egyptienne (1925-1940)”. 

Tesis Doctoral Inédita, 2024, Universidad de Sevilla. 

Cormack, Raphael. Midnight in Cairo: The Divas of Egypt's Roaring '20s. W.W. Norton & 

Company, 2021. 

Daughters of the Nile: photographs of Egyptian women's movements 1900-1960. (  ؛ نيل  بنات 

نسائية حركات  من   Editado por Hind Wassef and Nadia Wassef, Cairo: American (لقطات 

University in Cairo Press, 2001.  

Fenoglio Abd-El-Aal, Irene. “L’activité culturelle francophone au Caire durant l’entre-deux 

guerres. Du paradoxe à la contradiction”, en D’un Orient l’autre, ed. Irène Fenoglio-Abd 

El Aal, Marie-Claude Burgat y CEDEJ (Paris, CNRS, vol 1, 1991): 457-96.  

Fenoglio Abd-El-Aal, Irène. Défense et illustration de L'Egyptienne: Aux débuts d’une 

expression féminine. El Cairo: CEDEJ, 1988. 

Gaden, Élodie. Écrire la «femme nouvelle» en Égypte francophone 1898-1961. Paris: 

Classiques Garnier, 2019. 

Gross, Alan G., and Dearin Ray, Chaïm Perelman. Carbondale: Southern Illinois University 

Press, 2010. https://www.ull.es/revistas/index.php/clepsydra/article/view/241/144 

(Consultado el 19 de mayo de 2025) 

Jäger, Siegfried. “Discurso y conocimiento: aspectos teóricos y metodológicos de la crítica 

del discurso y del análisis de dispositivos.” En: Wodak, Ruth y Michael Meyer. Métodos 

de análisis crítico del discurso, Barcelona: Gedisa (2003), 61- 100. 

Luthi, Jean-Jacques. Lire la presse d’expression française en Égypte: 1798-2008. París: 

L’Harmattan, 2009. 

Matthew, Miles and Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: An Expanded Sourcebook. Los 

Angeles: Sage Publications, 2014. 

Nabarāwī, Sīzā. “À la dérive”. L'Egyptienne 93 (1933): 2-9. 

https://riull.ull.es/xmlui/bitstream/handle/915/12063/CL_09_%282010%29_03.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://riull.ull.es/xmlui/bitstream/handle/915/12063/CL_09_%282010%29_03.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.ull.es/revistas/index.php/clepsydra/article/view/241/144


Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

Nabarāwī, Sīzā. “Alexandrie reine des cités méditerranéennes”, L'Egyptienne 82 (1932): 2-

7. 

Nabarāwī, Sīzā. “Anniversaire du Congrès d’Istamboul.” L'Egyptienne 114 (1935): 2-9. 

Nabarāwī, Sīzā. “Discours de Mlle. Céza Nabaraoui, secrétaire de la délégation égyptienne 

auprès du Congrès International de Paris (Sociétés Savantes, 2 Juin 1926)”, 

L'Egyptienne 18 (1926): 192-4. 

Nabarāwi, Sīza. “Discours prononcé à la Sorbonne.” L’Egyptienne 18 (1926): 189-191. 

Nabarāwī, Sīzā. “Examen du nouveau Projet du Statut Personnel Musulman.”, L'Egyptienne 

25 (1927): 2-11. 

Nabarāwī, Sīzā. “L’évolution du Féminisme en Orient.” L'Egyptienne 23 (1927): 40-2. 

Nabarāwī, Sīzā. “Le grand libérateur de la femme turque: Kamal Atatürk”. L'Egyptienne 

151(1939): 2-8. 

Nabarāwī, Sīzā. “Les Femmes dans la police.” L'Egyptienne 51 (1929): 21-7. 

Nabarāwi, Sīza. “Pour la suppression du traffic des femmes et des enfants.” L’Egyptienne 55 

(1930) : 2-4. 

Nabarāwī, Sīzā. “Pudeur ministériel !” L'Egyptienne 72 (1931): 6-9. 

Nabarāwī, Sīzā. “Réponse aux Réactionnaires”. L'Egyptienne 83 (1932): 2-8. 

Nabarāwī, Sīzā. “S’instruire en s’amusant: Le Panopticum et «le Paradis des Enfants».” 

L'Egyptienne 101 (1934): 11-5. 

Nabarāwī, Sīzā. “Turquie d’hier et Turquie d’aujourd’hui.” L'Egyptienne 12 (1925): 6-14. 

Nabarāwī, Sīzā. “Vers l’abolitionnisme”, L'Egyptienne 81 (1932): 2-5. 

Nabarāwī, Sīzā. “Discours de Mlle. Céza Nabaraoui, secrétaire de la délégation égyptienne 

auprès du Congrès International de Paris (Sociétés Savantes, 2 Juin 1926)”. 

L'Egyptienne 18 (1926): 192-4. 

Nimet Rachid, Faṭma. “Notre enquête”. L'Egyptienne 108 (1934): 25-30. 

Perelman, Chaïm y Lucie Olbrechts-Tyteca. Tratado de La Argumentación: La Nueva 

Retórica. Madrid: Gredos, 2017. 

Rachad. “Rifaa Rafeh el Tahtaoui, 1801-1873.” L'Egyptienne 151 (1939): 2-8. 

Renkema, Jan. Introducción a los estudios sobre el discurso. Barcelona: Gedisa, 1999. 

Romano, María Belén. “La construcción del ethos en el discurso inaugural de Cristina F. de 

Kirchner”. Forma y Función 23/2 (2010): 97–124. 

https://revistas.unal.edu.co/index.php/formayfuncion/article/view/23856. 

(Consultado el 27 de mayo de 2025) 

Ruiz de Almodóvar, Caridad. Historia del movimiento feminista egipcio. Universidad de 

Granada, 1989. 

Ša‘rāwī, Huda. “Conférence prononcée par Mme Hoda Charaoui au “Mémorial Ewart Hall” 

de l’Université Américaine, le 12 Novembre 1929.” L'Egyptienne 51 (1929): 2-18. 

Ša‘rāwī, Huda. “Kassem Amine. Promoteur du Mouvement Féministe en Égypte.” 

L'Egyptienne 155 (1939): 6-9. 

Ša‘rāwī, Huda. Muḏakkirat Huda Ša‘rāwī. El Cairo: Hindawi, 2013. 

Sánchez Cuervo, Margarita Esther. “Elementos del Ensayo en Virginia Wolf: Valoración 

argumentativa”, Boletín Millares Carlo 26 (2007): 261-277. 

https://accedacris.ulpgc.es/handle/10553/57809. (Consultado el 19 de mayo de 

2025) 

Sánchez Cuervo, Margarita Esther. “Katherine Mansfield about Katherine Mansfield: 

Rhetorical Analysis of Virginia Woolf’s ‘A Terribly Sensitive Mind’”, Neophilologus 99 

https://revistas.unal.edu.co/index.php/formayfuncion/article/view/23856
https://accedacris.ulpgc.es/handle/10553/57809


Contreras Pérez, Anaquel de Estudios Árabes, avance en línea        

  

 

(2015): 335–349, DOI: 10.1007/s11061-014-9417-1. (Consultado el 20 de mayo de 

2025).  

Santos-de-la-Rosa, Inmaculada. “Mayy Ziyāda, pionera en la creación de la crítica literaria 

árabe moderna”. Anaquel de Estudios Árabes 35/2 (2024), 

https://dx.doi.org/10.5209/anqe.95663. (Consultado el 25 de junio de 2025) 

Weston, Anthony. Las Claves de la Argumentación. Barcelona: Ariel, 2021. 

 

https://dx.doi.org/10.5209/anqe.95663

