
79An hist. arte 35, 2025: 79-98

Resumen. En ámbito franciscano la danza espiritual de los santos y de los ángeles se entiende 
como expresión de pura alegría, que conduce a la visión de Dios, con un fuerte matiz escatológico. 
Con estas características, algunas performances coreo-musicales están representadas de 
manera única y singular en un misal franciscano conservado en la Bodleian Library de Oxford 
(ms. Douce 313), realizado hacia 1340-1360 por un seguidor de Jean Pucelle. Vistas en secuencia, 
las miniaturas articulan un discurso sobre el papel de la música y la danza como medios para 
alcanzar la divinidad y se presentan como elementos clave de un recorrido por imágenes que 
rescata el gesto danzado como medio privilegiado de oración y contemplación.
Palabras claves: iconografía de la danza; Visio Dei; Orden franciscana; manuscritos; Arte 
Medieval.

[EN] Spiritualis Laetitia, Contemplatio and Visio Dei. A first sight at 
the representations of dance, music and song in the Franciscan 

missal ms. Douce 313 of the Bodleian Library, Oxford
Abstract. In the Franciscan context, the spiritual dance of the saints and angels is understood 
as an expression of pure joy, leading to the vision and contemplation of God, with a strong 
eschatological connotation. With these characteristics, some choreomusical performances are 
represented in a unique way in a Franciscan missal preserved in the Bodleian Library in Oxford 
(ms. Douce 313) and produced around 1340-1360 by a follower of Jean Pucelle. Seen in sequence, 
the miniatures depict the role of music and dance as vehicles for attaining divine vision and are 
presented as key elements of a discourse through images that reclaims the dance gesture as a 
preferred means of prayer and contemplation.
Keywords: Dance Iconography; Visio Dei; Franciscan order; Manuscripts, Medieval Art.

Spiritualis Laetitia, Contemplatio y Visio Dei. Una 
primera aproximación a las representaciones de danza, 

música y canto en el misal franciscano ms. Douce 313 
de la Bodleian Library de Oxford

https://dx.doi.org/10.5209/anha.101056 Recibido: 01/02/2025. Aceptado: 27/06/2025

Anales de Historia del Arte
ISSN: 0214-6452
ISSN-e 1988-2491

FORO (ARTE Y DANZA)

Licia Buttà
Universitat Rovira i Virgili 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://orcid.org/0000-0002-8263-0107
mailto: licia.butta@urv.cat


80 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

1. Introducción
El relato hagiográfico sobre San Francisco cuenta con numerosas referencias a la música y, sólo 
en parte, a la danza1. Francisco ama la música y se mueve, durante los sermones, poseído por 
Spiritualis Laetitia, como si bailara. La música y la danza tienen, por reflejo, al igual que la palabra, 
el poder de conmover y provocar emociones en quienes escuchan al santo. De hecho, casi 
siempre las anécdotas en las que se menciona la música o la danza hacen referencia explícita 
a los efectos emocionales de las palabras y los gestos de Francisco en la audiencia. Él mismo, 
además, animado por una danza santa, lleno de alegría, como alter-David, recorre un camino 
ascendente que le reúne con Dios. La danza generada por la leticia e impulsora a su vez de alegría 
espiritual encuentra en la figura bíblica del rey David bailando ante el Arca de la Alianza un modelo 
inequívoco, donde el movimiento corporal es signo de humildad y goce, pero también en Miriam, 
que baila en éxtasis para celebrar el paso del pueblo de Israel por el Mar Rojo2. Las danzas de 
David y Miriam son, pues, en primera instancia, expresiones de alegría y paradigmas espirituales 
a seguir. No es sorprendente, por lo tanto, que en la narración hagiográfica de Francisco se haga 
de la música y de la expresión corporal performativa una herramienta para la contemplación. 
Peter V. Loewen trazó en 2013 magistralmente este vínculo entre la música y el santo “poverello’ 
en su ensayo Music in Early Franciscan thought3. El autor menciona ya desde el primer capítulo 
varias anécdotas en las que la música está íntimamente ligada a la naturaleza performativa de la 
espiritualidad de Francisco.

La puesta en escena del santo danzante puede resumirse en algunos momentos clave, bien 
conocidos por los estudiosos franciscanos. En primer lugar, hay que recordar el episodio narrado 
en los capítulos 27-73 de la Vita Prima (1228-1229), en el que Tomás de Celano (1190-1260) describe 
la incontenible alegría que se apoderó del cuerpo de Francisco con ocasión de una visita al papa 
Honorio III. Dirigiendo su discurso a los prelados, el santo pedes quasi saliendo movebat. La 
expresividad gestual de Francisco es aquí vehículo de la gracia divina, y es, sobre todo, alegría 
espiritual y catarsis, una oración bailada que, sin embargo, se omite en la Vita Secunda donde, en 
la narración del mismo episodio, se elude la descripción del movimiento corporal. Buenaventura, 
en la Legenda Maior, modifica significativamente el episodio: ya no son la danza y los gestos, 
sino el Espíritu Santo el que permite a Francisco continuar su discurso ante el papa. El biógrafo 
elimina toda referencia al movimiento danzado para transformar el propio cuerpo de Francisco 
en vehículo de lo divino4.

El vínculo expresado por el biógrafo en la Vita Prima entre la danza del santo y la alegría 
espiritual evoca inevitablemente las danzas celestiales de ángeles y santos unidos en coro para 
celebrar a Dios. De hecho, la danza espiritual se atribuye a menudo a coros celestiales, y así se 
transmite en una compleja red de imágenes y textos medievales especialmente durante el siglo 
XIV5. Puede decirse, por tanto, que en la danza de Francisco el cuerpo experimenta un camino 
progresivo de espiritualización, más acorde con el proceso místico de la visión divina que con la 
performance del juglar.

1	 Kathrin Dickason, Ringleaders of Redemption (Oxford: Oxford University Press, 2020), 66-76. Alessandro 
Campeggiani, “La sensibilité des danses au Moyen Âge. Les Émotions des danseurs et les perceptions 
des spectateurs dans les textes (inédits) d’Alexandre de Halès”, Studi francescani 121, n.º 1-2 (2024): 97-
138. 

2	 Alessandro Arcangeli, ¿Davide o Salomè? Il dibattito europeo sulla danza nella prima età moderna (Roma: 
Viella, 2000); Licia Buttà, “Danzando con Salomè, esultando come Miriam”, en El teatre del Cos Dansa, 
espectacle i rituals a la Corona d’Aragó, ed. por Licia Buttà, Francesc Massip y Raül Sanchis Francés, 69-
144 (Roma: Viella, 2022).

3	 Para las citaciones de las fuentes franciscanas y sus traducciones al inglés remito a Peter V. Loewen, 
Music in early Franciscan thought (Leiden: Boston Brill, 2013). 

4	 Ibíd., 28-35.
5	 Klaus Krüger, “Visions of Inaudible Sounds: Heavenly Music and Its Pictorial Representations”, en Voir 

l’au-delà: l’expérience visionnaire et sa représentation dans l’art italien de la Renaissance, ed. por Phi-
lippe Morel, Andreas Beyer y Alessandro Nova, 77-94 (Turnhout: Brepols, 2017); Licia Buttà “Nos sumus 
joculatores domini. La danza invisibile di Francesco e la saltatio spirituale degli angeli”, en Giullare di Dio. 
Lo sguardo rovesciato di Francesco d’Assisi sul mondo, ed. por Carla Maria Bino y Nicola D’Acunto (Roma: 
Carocci, 2025), D’Acunto, 213-228.



81Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

En la Vita Seconda (1246-1247), Tomás de Celano recuerda al menos otros dos episodios de 
especial relevancia para el discurso sobre la danza y la música como expresión de la piedad 
religiosa y la alegría espiritual. Bien conocido es el episodio narrado en el capítulo 89, en el que 
un Francisco sufriente encuentra consuelo en su celda escuchando la música celestial producida 
por un ángel que toca la cítara6. El sonido que llega a los oídos del ahora ciego Francisco para 
consolarlo se acerca y se aleja, sugiriendo que el músico celestial se mueve mientras toca la 
melodía. Francisco no ve, pero sí que oye la música, percibiéndola a través del movimiento 
del ángel hasta el punto de creer que ha llegado al Paraíso7. La percepción sensorial de la 
música angélica activa en él un proceso espiritual que le permite elevarse, una vez más, a la 
contemplación de Dios.

Igualmente célebre es el episodio narrado en el capítulo siguiente, en el que se describe 
una actuación musical real de Francisco, que en el colmo de la alegría y el júbilo solía cantar en 
francés, para luego convertir el canto en llanto. Aquí, el acto de cantar se transforma en tripudium, 
con una implicación de todo el cuerpo en la oración y la meditación sobre la Pasión de Cristo. La 
música y el movimiento corporal son, una vez más, vehículos fundamentales de contemplación 
que permiten al santo reunirse espiritualmente con Dios. El mismo episodio aparece también en 
el Perfectionis8. El júbilo, en un proceso de verdadera inversión, se transforma en el sufrimiento 
necesario para lograr la unión mística entre el santo y Cristo9.

El episodio más significativo, sin embargo, el que hace explícita la función del canto, la música 
y el movimiento corporal en Francisco, es el que se narra en el capítulo 83 de la Compilatio 
Assisiensis, y en el capítulo 100 del Speculum Perfectionis, en el cual los franciscanos se definen 
como Joculatores Domini10. Aquí Francisco invita a los hermanos a alcanzar la alegría espiritual 
a través del sufrimiento y la humillación, en una palabra, a través de la penitencia. La música, 
el sermón cantado y los gestos del santo y de sus hermanos son un medio indispensable para 
alcanzar la Spiritualis Laetitia. Es decir, la danza, la música y la predicación se entienden como un 
acto penitencial y ascendente.

Ahora bien, esta danza de pura alegría, que conduce a Dios, con un fuerte matiz escatológico, 
está representada de manera única y singular en un misal franciscano conservado en la Bodleian 
Library de Oxford (ms. Douce 313) y realizado hacia 1340-1360 por un seguidor de Jean Pucelle11. 
Algunas miniaturas del códice, colocadas como introducciones a las antífonas, escenifican una 
serie de danzas y performances musicales. Se trata de imágenes que no encuentran posibles 

6	 El episodio, moralizado y sintetizado, se encuentra descrito también en Bonaventura y en la Compilatio. 
Loewen, Music in early Franciscan, 28-35.

7	 Fabien Guilloux, Saint Francois d’Assise et l’ange musicien: thème et variations iconographiques dans 
les collections du Museo Francescano de Rome (Roma: Istituto Storico dei Cappuccini,  2010); Fabien 
Guilloux, “Saint François d’Assise et l’ange musician: un topos iconographique et musical chrétien”, Ima-
go Musicae 25, (2012): 29-75; Roberto Cobianchi, “Cithara Angelica: experiencing God through music in 
Franciscan imagery (with new observations on Botticelli Saint Francis Flanked by Music-Making Angels 
and an initial G by the Master of the Budapest Antiphonary)”, en Aesthetic theology in the Franciscan tradi-
tion. The senses and the experience of God in art, ed. por Xavier John Seubert y Oleg V. Bychkov, 163-185 
(Nueva York: Routledge, 2019). 

8	 Loewen, Music in early Franciscan, 29-30.
9	 Para una excelente introducción al tema del júbilo y del dolor en la Edad Media: Carla Casagrande y Sil-

vana Vecchio, Piacere e dolore: materiali per una storia delle passioni nel Medioevo (Florencia: Sismel — 
Edizioni del Galluzzo, 2009).

10	 Jean-Baptiste Auberger, “Le bienheureux frere Pacifique Rex Versuum et compagnon de Saint Francois”, 
Archivum Franciscanum Historicum 92, (1999): 59-93.

11	 Veronica Condon, Ms. Douce 313: A Fourteenth Century Franciscan Missal in the Bodleian Library (Oxford, 
Richmond, Victoria: Spectrum, 1979 y Melbourne, 1984); Veronica Condon, “The Mystery of the Prove-
nance of a 14th Century Missal (Oxford, Bodleian Library, Douce 313)”, Scriptorium 35, (1981): 295-303; 
Veronica Condon, “The Franciscan Confreres in the Illustration of a Fourteenth-Century Missal (MS. Douce 
313)”, The Bodleian Library Record, (1988): 18-29; Barbara Lane, “An Unpublished Bodleian Miniature: The 
Entombment in the Holy Sepulchre”, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 39, (1976): 236-237; 
Achim Timmermann, “Revisiting Christ’s Tomb: A Note on a Miniature in Bodleian Ms. Douce 313”, Journal 
of the Warburg and Courtauld Institutes, 70, (2007): 307- 310.



82 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

comparaciones con las ilustraciones de otros libros litúrgicos franciscanos contemporáneos.12 
Vistas en esta ocasión por primera vez en secuencia, parecen articular un discurso sobre el 
papel de la música y la danza en el pensamiento franciscano como medios para alcanzar la visión 
divina. En el manuscrito, la música, el canto y la danza, en tanto que instrumentos del cuerpo 
que permiten expresar el goce espiritual, constituyen elementos clave de un recorrido visual que 
rescata el gesto danzado como medio privilegiado de oración y contemplación, proponiéndose 
como una magnífica representación de la mística franciscana, en la cual la danza tiene un papel 
decisivo.

2. Danza, laetitia y goce
La primera imagen de danza del misal se encuentra en el fol. 31v y corresponde al cuarto domingo 
después de Epifanía (fig. 1).

Figura 1. Danza espiritual, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 31v.

El Introitus (Sal. 96, 7-8) reza: Adorate Deum, omnes Angeli eius: audivit, et lætata est Sion: 
et exsultaverunt fíliliæ Iudæ. En la imagen, situada inmediatamente antes del texto en la primera 
columna del folio, David, coronado, de pie, toca el arpa y dirige su mirada directamente hacia Dios, 
que emerge de las nubes acompañado por un coro de tres ángeles que lo adoran. En la parte 
inferior derecha, tres figuras masculinas de tamaño pequeño danzan, dos de ellas cogidas de la 
mano, mientras que la tercera levanta vigorosamente una pierna al ritmo marcado por los platillos 

12	 Sobre los libros litúrgicos franciscanos con bibliografía de referencia: Anna Welch, Liturgy, Books and 
Franciscan Identity in Medieval Umbria (Medieval Franciscan) (Boston: Brill, 2015); Morgan, Nigel J., “The 
Liturgical Manuscripts of the English Franciscans c. 1250-c. 1350”, en The English province of the Francis-
cans (1224-c.1350), ed. por Michael J. P. Robinson, 214-245 (Boston: Brill, 2017).



83Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

que sostiene en las manos. La imagen traduce la idea de alegría y exultación expresada en el 
texto a través de una animada danza. Se identifiquen o no los tres personajes que acompañan al 
rey David con los músicos del templo Asaf, Hemán y Jedutún, (1 Crónicas 25), la miniatura parece 
expresar bien la idea de alegría espiritual que, a través de la danza y la música celestial, conduce 
a la visión divina.

En el fol. 32v (fig. 2) una imagen similar ilustra la oratio Deus qui nos in tantis periculis constitutos 
pro humana scis fragilitate non posse subsistere, da nobis salutem mentis et corporis, ut ea quae 
pro peccatis nostris patimur, te adjuvante, vincamus.

Figura 2. Danza espiritual, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 32v.

En esta ocasión no hay en el texto ninguna referencia directa a la alegría o al acto de rezar. 
Sin embargo, la oratio se representa a través de la imagen de David de pie tocando la cítara con 
sus músicos: una pareja de bailarines cogidos de la mano, ambos jóvenes, y un tercer personaje 
tocando un salterio. Se repite así el esquema de la primera hoja. Los personajes visten una 
sencilla túnica hasta los pies y llevan el pelo corto por debajo de la oreja, según la moda de 
la época. Las miradas de todos se dirigen hacia lo alto o hacia David: a través de la danza y la 
música, los protagonistas disfrutan de una visión celestial. Desde las nubes aparece Dios de 
frente, de medio cuerpo y bendiciendo, acompañado a la derecha por una pareja de ángeles y a 
la izquierda por dos santos o beatos que lo adoran.



84 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

El pintor realizó otra variación sobre el mismo tema en el folio 33v (fig. 3): en el registro inferior 
de la miniatura, se representa una danza cuyos protagonistas son tres jóvenes cogidos de la 
mano. El que dirige la carola toca una flauta y se acerca a la imagen en pie del rey David músico.

Figura 3. Danza espiritual, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol-33v.

Se trata de la oración del quinto domingo post Epifanía: Familiam tuam, quæ sumus, Domine, 
continua pietate custodi, ut, quæ in sola spe gratiæ cælestis innititur, tua semper protectione 
muniatur. La ilustración corresponde de nuevo a la antífona adorate Deum omnes angeli eius: 
audivit, et laetata est Sion: et exultaverunt filiae Iudae (Salmo 96:7-8). En este caso es el rostro de 
Dios el que se manifiesta. La teofanía acompañada de tres ángeles adorantes aparece en lo alto 
y, como es habitual, se eleva desde las nubes, lo que indica que se trata de una visión.

La siguiente imagen coréutica, en el folio 164v, presenta a tres hombres y una mujer que 
parecen moverse a la sombra de la aprobación de Dios Padre que, una vez más, aparece en el 
cielo (fig. 4).



85Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 4. Carola, Bodleian Library, ms. Douce 313 fol.164v.

El texto que acompaña a la imagen corresponde al salmo 104 (28-45). Es la antífona del 
sábado de Pascua: Eduxit Dominus populum suum/ in exsultatione, alleluia:/ et electos suos in 
lætitia,/ alleluia, alleluia. /Confitemini Domino, et invocate nomen ejus:/annuntiate inter gentes/ 
opera ejus. En comparación con las imágenes anteriores, hay un cambio de signo: bailando, 
sin compañía de David, están tres hombres y una mujer, la única aparición femenina de toda la 
serie. La miniatura representa al pueblo de Dios danzando alegremente cogido de la mano: la 
imagen sigue el modelo de las representaciones de bailes en contextos profanos. Dios desde 
lo alto marca la legitimidad de la danza espiritual interpretada por los cuatro jóvenes, que se 
mueven en un jardín, como indica el árbol situado a la izquierda de los personajes. El esquema 
iconográfico adoptado remite a la iconografía de la “carola de amor’ en el jardín del Roman de la 
Rose, ampliamente representada en las miniaturas francesas de la época13.

En el folio 168r un verdadero concierto es preparatorio de una visión angélica (fig. 5).

13	 Martine Clouzot, “Sonare et ballare. Musique et danse dans les manuscrits des XIV et XV siècles”, en Les 
représentations de la musique au Moyen Age, ed. por Martine Clouzot y Christine Laloue, 56-65 (París: 
Cahiers du Musée 2005); Licia Buttà, “Lors veissiez karole aler/ et genz moult noblement baler. La danza 
en los tratados didácticos y de cortesía y su visualización en el relato poético-alegórico en la Edad Media”, 
Codex Aqvilarensis 39, (2023): 135-158.



86 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 5. Visión angélica, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 168r.

Habiendo desaparecido David, la miniatura representa seis hombres de diferentes edades, 
unos vestidos con largas túnicas, otras con faldas cortas, tocan una viola, un órgano portátil, un 
salterio y una flauta, con la mirada vuelta hacia la teofanía angélica. Si en este caso se prescinde 
de la danza, los dos grupos convergen claramente hacia el centro en un movimiento que se adivina 
procesional. De las nubes se eleva la figura completamente frontal de un ángel: el concierto se 
dirige pues en este caso hacia el deleite de las jerarquías angélicas. La antífona corresponde 
al Salmo 65, 1-2: Iubilate Deo, omnis terra, psalmum dicite, nomini eius, date gloriam laudi eius 
alleluia.

Una imagen mucho más compleja aparece en el fol. 169v, cuya antífona es el Cantate domino 
del tiempo pascual (Quinto Domingo de Pascua): el canto de un grupo de frailes acompañado por 
el sonido del arpa de David en el trono provoca en este caso una visión excepcional (fig. 6).



87Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 6. Coro de franciscanos y visión de la Virgen de la humildad y del Cristo Resucitado. Bodleian Library, 
ms. Douce 313, fol. 169v.

La Virgen de la humildad y Cristo resucitado aparecen ante los ojos de los cantores. El texto 
de la antífona que acompaña a la imagen reza: Cantate domino canticum novum, alleluia, quia 
mirabilia fecit dominus, alleluia, ante conspectum gentium revelavit iustitiam suam (Sal. 97, 1-2). La 
miniatura traduce el término mirabilia en las imágenes devocionales de la Virgen de la Humildad 
y del Resucitado. A la primera, estrechamente ligada a la cultura visual franciscana, se une la 
imagen cristológica, vinculando las dos representaciones al proceso de salvación del alma14. 
Aquí nadie baila, pero aparece por primera vez un grupo de frailes franciscanos consagrados 
al canto litúrgico. David está sentado mientras que los frailes, con un libro abierto en la mano, 
se disponen en grupos, dos delante de Maria lactans y cuatro delante del Cristo Resucitado. La 
presencia de David con el arpa realza el aspecto performativo y sonoro de la miniatura y legitima 
el canto de los frailes mendicantes, que se trasfigura en música celestial.

Diferente, aunque repita el mismo esquema, es la representación del fol. 170v, donde David, 
con el arpa, no se dedica a tocar, sino que señala con la mano la aparición de un crucifijo entre 
las nubes (fig. 7).

14	 Beth Williamson, The Madonna of Humility: Development, Dissemination and Reception, c. 1340—1400 
(Woodbridge: Boydell Press, 2009), con bibliografía precedente.



88 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 7. Coro de Franciscanos y visión del Cristo crucifijo, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 170v.

En el lado opuesto, un coro de religiosos dirige su mirada hacia la teofanía. El introito que 
corresponde a la miniatura es el Vocem jucunditatis (también del tiempo pascual: Vocem 
jucunditas annuntiate et audiatur alleluia, nuntiate usque ad extremum terrae: liberavit dominus 
populum suum, alleluia (Is. 48, 20). El canto litúrgico de los hermanos les conduce, a través de la 
contemplación, a la visión de Cristo en la cruz, al igual que en el recordado episodio de Francisco 
fingiendo tocar una cítara y transformando la actuación del juglar en meditación sobre el cuerpo 
de Cristo en la cruz15. La visión del Crucifijo en las nubes se tiene que interpretar en relación 
con la miniatura del folio 169v con la Virgen de la humildad y el Resucitado: en ambos casos es 
el canto litúrgico de los franciscanos, simbólicamente acompañados por el rey músico David, el 
que les permite la visión y la adoración de las figuras sagradas. Así pues, las dos imágenes deben 
leerse en secuencia y en función la una de la otra.

En el fol. 200r, David con el arpa reaparece en presencia del rostro de Dios, pero esta vez 
están ausentes otros instrumentos musicales, y la oración se plasma en dos figuras gesticulantes 
que parecen danzar exultantes como sugiere el texto que ilustran (fig. 8). Introitus (Salmo 46): 
Omnes gentes plaudite manibus, iubilate deo, in voce exultationis.

Siguiendo el modelo de las tres primeras imágenes de música y danza del misal, en el fol. 214r 
David está de pie acompañado por tres personajes que tocan. La visión divina en este caso se 
materializa con la aparición de la cabeza representada de perfil entre nubes (fig. 9).

El Introitus se traduce en imagen literalmente (Salmo 80): exultate deo adiutori nostro, iubilate 
deo Jacob. Sumite psalmum et date tympanum, psalterium iucundum cum cithara, buccinate in 
neomenia tuba in insigni die solemnitatis vestrae: quia praeceptum in Israel est.

También la última miniatura de carácter musical en el folio 216r, siguiendo el texto, interpreta 
la alegría, el júbilo y la exaltación de Dios con la representación de David, de pie, acompañado 

15	 La visión de la cruz activa un complejo recorrido devocional y emocional, que en contexto franciscano se 
codifica en las Meditationes Vitae Christi. Para una visión general sobre el tema: Holly Flora y Péter Tóth, 
The Meditationes Vitae Christi reconsidered: New perspectives on text and image (Turnhout: Brepols, 
2021).

https://it.wikipedia.org/wiki/Tempo_pasquale


89Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

por dos músicos (fig. 10) frente a la dextera domini: es el introito Laetetur cor de la misa de las 
semanas IV y XXX del tiempo ordinario.

Figura 8. Danza de júbilo, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 200r.

Figura 9. Música celestial, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 214r.



90 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 10. Música celestial, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 216r.

3. Contemplación, liturgia y Visio dei
El Ms. Douce 313 de la Bodleian Library de Oxford es un códice excepcional por el número de 
miniaturas que lo ilustran (casi 1000), sus características iconográficas y el estrecho vínculo entre 
la imagen y el texto. Se trata de un libro litúrgico franciscano que sigue el misal regular de 1255-
1260, acompañado de un santoral y de un gran número de misas votivas y misas de difuntos16, 
cuyo origen y destinatarios iniciales se desconocen17. Hipotéticamente, se ha mencionado el 

16	 Vincent Lorne Kennedy, “The Franciscan Ordo Missal in the Thirteenth Century”, Medieval Studies II (1940): 
204-22; Stephen J. P. Dijk van, “Some manuscripts of the earliest Franciscan Liturgy”, Franciscan Studies 
14, n.º 3, (1954): 225- 264; Condon, Ms. Douce 313: A Fourteenth Century Franciscan Missal; Veronica Con-
don, “An Unusual Pentecost Cycle in a Fourteenth Century Missal”, en Medieval texts and Images: Studies 
of Manuscripts from the Middle Ages, ed. por Margaret M. Manion y Bernard J. Muir, 91-110 (Filadelfia: 
Harwood Academic Publisher, 1991); Gloria K. Fiero, “Prayer Imagery in a 14th Century Franciscan Missal: 
(Oxford, Bodleian Library, MS Douce 313)”, Franciscan Studies 42, (1982): 21-47.

17	 Condon, “The Mystery of the Provenance”, 295-303. 



91Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

convento franciscano de Brive-la-Gallarde como posible origen del manuscrito. Condon, por 
su parte, excluye una procedencia del norte de Francia o de París, y cree que el códice pudo 
haber sido encargado por una cofradía franciscana y destinado a una iglesia de la orden y no 
a un convento18. El misal de Oxford ha sido vinculado por la historiografía, por el estilo y por la 
iconografía con un breviario conservado hoy en el Museo Calouste Gulbenkian de Lisboa (ms. 
LA133). Nigel Morgan sugiere que este último manuscrito pudo pertenecer a laicos, tal vez a un 
matrimonio. En cualquier caso, no hay pruebas concluyentes sobre el origen de ambos códices, 
aunque algunas pistas permiten relacionarlos, según el autor, justamente con el centro-norte de 
Francia19.

Las miniaturas, realizadas en la primera mitad del siglo XIV por un taller compuesto de 
iluminadores vinculados estilísticamente al taller de Jean Pucelle y ejecutadas en grisalle, con 
algunos toques de color en tono pastel, ilustran casi todos los textos incluidos en el libro litúrgico20. 
Las imágenes encerradas en sencillos marcos, dispuestas en columnas normalmente delante 
del texto de referencia, acompañan las antífonas, las lecciones, las epístolas y los evangelios, el 
temporal, la liturgia de Semana Santa e incluso temas insólitos como las misas del santoral y las 
misas votivas. De hecho, el códice manifiesta un marcado interés por la visualización de la liturgia, 
pero también da testimonio, en mi opinión, del papel de la danza en el pensamiento franciscano 
como vehículo para llegar a Dios a través del júbilo y la alegría espiritual, como parecen poner de 
manifiesto las imágenes coreo-musicales analizadas.

El aparato figurativo, como ha observado Fiero, puede considerarse una rubrica visual, un 
soporte mnemotécnico para la celebración litúrgica21. Por otra parte, el relativamente pequeño 
formato del libro (274 × 205 mm) ha sugerido en el pasado que podría haber sido un misal portátil 
para misas itinerantes. El complejo y muy articulado programa iconográfico del códice tuvo sin 
duda función de visualizar la liturgia22, pero me parece que insiste también sobre otra cuestión 
relacionada con la visión que no ha sido suficientemente señalada: la frecuente representación 
de teofanías implica emocionalmente al espectador e insiste en el valor contemplativo de la 
oración y del propio acto litúrgico.

De las nueve escenas coreo-musicales, sólo cuatro representan danzas de forma explícita. 
En cualquier caso, todas están construidas de la misma manera: las representaciones en las que 
casi siempre está presente el rey David están todas asociadas a la aparición de una entidad divina 
entre las nubes. De algún modo, las miniaturas parecen comentar el vínculo que la hagiografía 
franciscana establece entre Francisco, sus discípulos, la música y, en segundo lugar, la danza. 
La dimensión performativa de la predicación y la oración, pero sobre todo sus resultados 
contemplativos, se visualizan en las singulares miniaturas del misal con la manifestación de la 
presencia divina como efecto derivado precisamente de la música y la danza, que se presentan 

18	 Condon identifica en algunas figuras que visten túnicas largas, con la cabeza no tonsurada a los miem-
bros de una cofradía laica dedicada a oficios litúrgicos: Condon, “The Franciscan Confreres”, 18-29. 

19	 No es objetivo del presente artículo estudiar en profundidad las afinidades entre los dos códices, ya que 
se trata de un trabajo que merece una labor monográfica independiente. De momento remito a las ex-
celentes investigaciones de Nigel J. Morgan, “A French Franciscan Breviary in Lisbon and the Breviaries 
by Jean Pucelle and his Followers” en Quand la peinture était dans les livres. Mélanges en l’honneur de 
François Avril, ed. por Mara Hofmann y Caroline Zöhl, 203-221 (París: Brepols, Bibliothèque Nationale de 
France, 2007), 208; y la ficha del manuscrito en el catálogo editado por João Carvalho Dias (ed.), Euro-
pean Illuminated Manuscripts in the Calouste Gulbenkian Collection (Lisboa: Calouste Gulbenkian Mu-
seum, 2020). 

20	 Kyunghee Pyun, “Pucellian Influence in Illuminated Liturgical Manuscripts around 1350” en Jean Puce-
lle: Innovation and Collaboration in Manuscript Painting, ed. por Kyunghee Pyun y Anna Russakoff, 171-196 
(Turnhout: Brepols, 2013).Para una visión de conjunto de códices litúrgicos franciscanos es útil también 
Morgan, “The Liturgical Manuscripts”, 214-245. Para una visión de conjunto de códices litúrgicos fran-
ciscanos es útil también Morgan, “The Liturgical Manuscripts”, 214-245. Cabe insistir sobre el hecho de 
que ninguno de los manuscritos señalados por Morgan en este estudio comparativo presenta un ciclo de 
miniaturas coreo-musicales como las que contiene el Douce 313, y ninguno insiste de forma sistemática 
sobre la imagen de la aparición celestial entre nubes, si bien, algunos contienen representaciones que se 
podrían comparar.

21	 Fiero, “Prayer Imagery in a 14th Century”, 40-41.
22	 Condon, “The Mystery of the Provenance”, 295-303; Fiero, “Prayer Imagery in a 14th Century”, 21-47.



92 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

en última instancia como vehículos para alcanzar la perfecta laetitia y el goce de la unión mística 
con Dios, según una interpretación que ve a David como protagonista, como figura de la música 
espiritual, pero también a Francisco como su alter-ego23.

Las imágenes coreo-musicales del códice de la Bodleian Library pretenden evocar las 
ceremonias litúrgicas y paralitúrgicas y, más en general, el acto mismo de rezar, a través de la 
danza y la música para alcanzar la visión divina, cuya dimensión celestial se acentúa a veces con 
la presencia de ángeles adorantes. La falta de información precisa sobre el origen del manuscrito 
no permite formular hipótesis firmes, pero, teniendo en cuenta la cronología del códice, realizado 
por un taller cercano a Jean Pucelle hacia mediados del siglo XIV, la insistencia en la manifestación 
de Dios en las nubes en forma de visión que recorre en todo el códice, más allá de las figuras 
musicales, podría remitir a la polémica teológica sobre la Visio Beatifica reabierta por el papa 
aviñonés Juan XXII entre 1331 y 1332 y a la que una gran parte de la orden franciscana respondería 
oponiéndose firmemente24. En una serie de sermones, el papa había declarado que la visión 
de Dios sólo estaba reservada a los bienaventurados después del Juicio Final, aunque nunca 
llegó a promulgar esta idea en documentos oficiales. Juan XXII fue acusado de herejía por sus 
oponentes y la reacción a sus declaraciones fue generalmente negativa. Benedicto XII, en la bula 
Benedictus Deus de enero de 1336, estableció que la visión de Dios se produce para las almas 
elegidas después de la muerte, sin necesidad de esperar al Juicio Final. Lucy Freedman Sandler, 
en un estudio sobre la enciclopedia inglesa conocida como Omne Bonum (British Library ms. 
Royal 6 E VI) ha mostrado cómo las miniaturas con el rostro de Cristo responden directamente 
a la controversia incluso treinta años después de los hechos25. Una imagen del rostro de Cristo 
en particular ilustra con precisión el texto del Benedictus Deus: la visión va acompañada de un 
grupo de hombres y mujeres en oración (fol. 16v) como para insistir en la legitimidad del camino 
contemplativo para alcanzar la Visio Dei incluso en vida.

Volviendo al Códice de Oxford, es pertinente señalar que la experiencia visionaria coexiste 
con la actitud contemplativa en muchas de las imágenes sagradas del misal que se configuran 
como premoniciones de la visión beatífica post mortem26. La Contemplatio Dei, por otro lado, 
había sido una de las piedras angulares de la predicación franciscana, una contemplación que a 
menudo implicaba el apoyo de la música para la consecución de la visión divina, como atestiguan 
los episodios ya mencionados en la hagiografía de Francisco, narrados en particular en la Vita 
Prima de Tomás da Celano. El misal de Oxford parece reflejar el pensamiento franciscano sobre 
la visión beatífica y la posibilidad de alcanzar este estado de gracia a través de la oración o de 
la mediación del acto litúrgico. No parece casual que el texto del misal se abra al fol. 1r con la 
imagen litúrgica de una misa y una adoración del Crucifijo que lleva a los orantes a la visión de 
Dios acompañado por serafines, una imagen trinitaria y eucarística alusiva del Apocalipsis (fig. 11).

23	 Según Condon, la imagen de David músico y salmista podría aludir a la de San Luis rey de Francia y sus 
vínculos con la orden franciscana. Condon, “The Franciscan Confreres”, 19-20. 

24	 El rey Luis de Francia también participó en la controversia. Marc Dykmans, Robert d’Anjou Roi de Jérusa-
lem et de Sicile: La vision bienheureuse: Traité envoyé au pape Jean XXII, 30 (Roma: Miscellanea historiae 
pontificiae, 1970); Sobre la cuestión de la Visio Dei: Caroline Walker Bynum. “Somatomorphic Soul and 
Visio Dei: The Beatific Vision Controversy and Its Background”, en The Resurrection of the Body in Western 
Christianity, 200—1336, ed. por Caroline Walker Bynum, 279-317 (Nueva York, Chichester, West Sussex: 
Columbia University Press), 2017; Hans Boersma y Andrew Louth, Seeing God: The Beatific Vision in Chris-
tian Tradition (Grand Rapids: Eerdmans, 2018); Christian Trottmann, La vision béatifique. Des disputes 
scolastiques à sa définition par Benoît XII (Roma: École française de Rome, 1995); Marc Dykmans, “Les 
frères mineurs d’Avignon au début de 1333 et le sermon de Gautier de Chaton sur la vision béatifique”, Ar-
chives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 38 (1971): 105-148; Marc Dykmans, Les sermons de 
Jean XXII sur la vision béatifique: Texte précédé d’une introduction et suivi d’une chronologie de la con-
troverse avec la liste des écrits pour et contre le pape, 34 (Roma: Miscellanea historiae pontificiae edita 
a Facultate historiae ecclesiasticae in Pontificia universitate Gregoriana, 1973); Jérôme Baschet, “Vision 
béatifique et représentations du Paradis (XIè-XVè siècle)”, Micrologus, La visione e lo sguardo nel Medio 
Evo (1995): 73-93.

25	 Lucy Freedman Sandler, “Face to Face with God: A Pictorial Image of the Beatific Vision”, en Freedman 
Sandler Lucy, Studies in Manuscript Illumination 1200-1400, 197-215 (Londres: the Pindar Press 2008).

26	 Alexa Sand, Vision Devotion and Self-Representation in Late Medieval Art (Nueva York: Cambridge Univer-
sity Press 2014).



93Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 11. Missa y Tronum Gratiae, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol-1r.

La miniatura representa de hecho un singular Tronum Gratiae en el que el crucifijo juega un 
papel fundamental de mediación entre los fieles y Dios. La imagen de Dios Padre y del Espíritu 
Santo ocupa toda la porción superior de la miniatura acompañada por dos serafines de pie y tres 
ángeles adorantes. El crucifijo, en lugar de estar en el regazo del Dios Padre, según la convención 
iconográfica, está en las manos del oficiante si bien colocado en posición axial respecto a la 
figura en trono. La escultura, de ese modo, se presenta a los ojos del observante como un objeto 
intermedial entre la realidad del altar y la visión de Dios. En otras palabras, la imagen del Tronum 
Gratiae abre en el códice la reflexión sobre la Visio Dei, posible gracias al ojo interior, y con el 
uso propedéutico de las imágenes sagradas, reflexión que recorre, según mi opinión, todo el 
manuscrito27.

Las miniaturas del misal, con su insistente repetición de visiones y teofanías, podrían 
representar una reflexión sobre la controversia teológica de la Visio Dei por parte de los fieles a 
través de la oración, la meditación, la liturgia, la música y la danza. En el misal, las ilustraciones 
se conciben sin duda como un elemento mnemotécnico, como bien ha señalado Fiero, gracias 
sobre todo a la estrecha relación texto-imagen que las caracteriza y que lleva a menudo el texto 
a ser traducido literalmente con invenciones iconográficas originales, cuando no, en algunas 
ocasiones, únicas. Pero creo que se puede vislumbrar en su programa figurativo también una 

27	 Herbert Kessler, “Turning a Blind Eye: Medieval Art and the Dynamics of Contemplation”, en The Mind’s 
Eye: art and theological argument in the Middle Ages, ed. por Jeffrey Hamburger y Anne-Marie Bouchè, 
431-439 (Princeton: Princeton University Press, 2006). Beth Williamson, “Sensory Experience in Medieval 
Devotion: Sound and Vision, Invisibility and Silence”, Speculum 88, n.º 1 (2013): 1-43, 21; Michael Camille, 
Gothic Art (Londres: Weidenfeld & Nicolson, 1995), 120-123. 



94 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

argumentación teológica por imágenes, sobre la legitimidad de la visión de Dios tanto en la tierra 
a través de la oración como post-mortem antes del Juicio Final. Por esta razón, incluso en la 
sesión dedicada a las misas votivas, la aparición divina en las nubes es frecuente. Especialmente 
significativa a este respecto es la Misa para los Vivos y los Difuntos (fol. 387r), ejemplificada con 
dos féretros y dos hombres de pie a la izquierda, mientras a la derecha aparece un oficiante 
arrodillado ante el altar sobre el que se manifiesta el rostro de Cristo (fig. 12)

Figura 12. Bodleian Library, ms. Douce 313 fol. 387r.



95Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

En la visión espiritual, según San Agustín en De Genesis ad litteram, el creyente es capaz 
de contemplar las imágenes mentales que se producen precisamente a través de la oración28. 
Agustín distingue entre visión carnal, espiritual e intelectual. Como recuerda Williamson, la 
visión espiritual implica el uso del ojo interior u ojo de la mente29. La autora alude también a 
cómo en la Edad Media, junto con el concepto de visión espiritual o visión interior, circulaba 
también el concepto de oído del corazón u oído mental30. Se trataba, pues, de un sentido interior 
que permitía al observador percibir la música silenciosa, es decir, la música representada. Así 
pues, la música y la danza no sólo eran visibles, sino que también se experimentaban con otros 
sentidos.

En el Códice de Oxford, las representaciones coreo-musicales se perciben con los sentidos 
internos, no corpóreos. Las imágenes del coro de franciscanos, por ejemplo, junto a la presencia 
de David y a la visión celestial, activaban la memoria de la música y el canto escuchados durante 
las celebraciones litúrgicas y paralitúrgicas y acompañaban el proceso contemplativo. En otras 
palabras, música y danza estimulaban un proceso sensorial y al mismo tiempo mental y guiaban 
al observador en la oración, activando una compleja agencia en la que intervenían los sentidos 
corporales y los del alma.

4. Conclusiones
La singularidad iconográfica del manuscrito de Oxford, junto con la falta de informaciones 
firmes sobre su origen, destinatarios y promotores obliga a matizar cualquier propuesta 
interpretativa sobre la reconstrucción histórica de su rol como objeto litúrgico y herramienta 
de rezo y meditación. Sin embargo, es el mismo conjunto iconográfico, que se entrelaza 
con la cultura visual de la época, pero manteniendo un marcado carácter de originalidad y 
unicidad, el que conduce a algunas de las reflexiones llevadas a cabo en este estudio. Las 
miniaturas coreo-musicales, parecen seguir un esquema fijo, reiterado y deliberadamente 
construido para vincular música y danza a la visión divina, según los preceptos franciscanos, 
relatados en las biografías oficiales del santo. Una visión que, por otro lado, se manifiesta en 
una serie de variaciones, que culminan con la aparición del Crucifijo y de la Virgen Lactans, 
como focos del culto.

Por otro lado, la insistencia a lo largo de todo el manuscrito sobre el tema de la aparición 
de la divinidad, con un número extraordinariamente elevado de escenas en las que se 
desarrolla un esquema fijo protagonizado por uno o más personajes en actitud orante y la 
visión celestial de Dios, de coros angélicos, de la Dextera Patris, sugiere la articulación de 
un discurso por imágenes sobre la polémica teológica de la Visión Beatífica que se había 
desarrollado entre Aviñón y París en las décadas anteriores a la realización del manuscrito. 
Ulteriores investigaciones centradas en el conjunto de las miniaturas, más allá de las de 
sujeto estrictamente musical, podrán aportar más argumentos a esta primera aproximación 
a un tema sin duda complejo.

Para concluir, en el ms. Douce 313 muchas miniaturas, incluidas aquellas dedicadas a expresar 
el júbilo y la alegría espiritual a través de la música, insisten en el mecanismo que conduce a la 
visión desde la oración remarcando la importancia y el papel de la meditación en el proceso de 
ascensión hacia lo divino.

5. Conflictos de intereses
Ninguno

28	 Williamson, “Sensory Experience in Medieval Devotion”, 13; Camille, Gothic Art, 120; Barbara Newman, 
“What Did It Mean to Say “I Saw”? The Clash between Theory and Practice in Medieval Visionary Culture”, 
Speculum 80.1 (2005), 1-43.

29	 Williamson, “Sensory Experience in Medieval Devotion”, 12-13; Kessler, “Turning a Blind Eye”, 435.
30	 Hilary Powell y Corinne Saunders, “Medieval and Early Modern Vision and Voices: Contexts and Approa-

ches”, en Vision and voice-hearing in Medieval and Early Modern Context, ed. por Hilary Powell y Corinne 
Saunders, 1-14 (Londres: Palgrave Macmillan, 2020).



96 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

6. Apoyos
Artículo realizado en el marco del proyecto Mudanza. Dancing women, idolatry and rituals: visual 
culture and cultural history of dance during the long Middle Ages PID2022-140028NB-100.

7. Referencias bibliográficas
Arcangeli, Alessandro. Davide o Salomè? Il dibattito europeo sulla danza nella prima età moderna. 

Roma: Viella, 2000.
Auberger, Jean-Baptiste. “Le bienheureux frere Pacifique Rex Versuum et compagnon de Saint 

Francois”. Archivum Franciscanum Historicum 92 (1999): 59-93.
Baschet, Jérôme. “Vision béatifique et représentations du paradis (XIè-XVè siècle)”. Micrologus, 

La visione e lo sguardo nel Medio Evo (1995): 73-93.
Boersma, Hans y Louth Andrew. Seeing God: The Beatific Vision in Christian Tradition. Grand Ra-

pids: Eerdmans, 2018.
Buttà, Licia. “Danzando con Salomè, esultando come Miriam”. En El teatre del Cos Dansa, espec-

tacle i rituals a la Corona d’Aragó, editado por Licia Buttà, Francesc Massip y Raül Sanchis 
Francés, 69-144. Roma: Viella, 2022.

Buttà, Licia. “Lors veissiez karole aler/ et genz moult noblement baler. La danza en los tratados 
didácticos y de cortesía y su visualización en el relato poético-alegórico en la Edad Media”. 
Codex Aqvilarensis 39 (2023): 135-158.

Buttà, Licia. “Nos sumus joculatores domini. La danza invisibile di Francesco e la saltatio spiritua-
le degli angeli”. En Giullare di Dio. Lo sguardo rovesciato di Francesco d’Assisi sul mondo, 
editado por Carla Maria Bino y Nicola D’Acunto. Roma: Carocci, 2025. En prensa.

Bynum, Caroline Walker. “Somatomorphic Soul and Visio Dei: The Beatific Vision Controversy and 
Its Background”. En The Resurrection of the Body in Western Christianity, 200—1336, editado 
por Caroline Walker Bynum, 279-317. Nueva York Chichester, West Sussex: Columbia Univer-
sity Press, 2017, https://doi.org/10.7312/bynu18528-011.

Camille, Michael. Gothic Art. Londres: Weidenfeld & Nicolson, 1995.
Campeggiani, Alessandro. “La sensibilité des danses au Moyen Âge. Les Émotions des danseurs 

et les perceptions des spectateurs dans les textes (inédits) d’Alexandre de Halès”. Studi 
francescani, trimestrale di vita culturale e religiosa a cura dei Frati Minori d’Italia 121, n.º 1-2, 
(2024): 97-138.

Carvalho Dias, João (ed.). European Illuminated Manuscripts in the Calouste Gulbenkian Collec-
tion. Lisboa: Calouste Gulbenkian Museum, 2020.

Casagrande, Carla y Vecchio Silvana. Piacere e dolore: materiali per una storia delle passioni nel 
Medioevo. Florencia: Sismel — Edizioni del Galluzzo, 2009.

Clouzot, Martine. “Sonare et ballare. Musique et danse dans les manuscrits des XIV et XV siècles”. 
En Les représentations de la musique au Moyen Age, editado por Martine Clouzot y Christine 
Laloue, 56-65. París: Cahiers du Musée, 2005.

Cobianchi, Roberto. “Cithara Angelica: experiencing God through music in Franciscan imagery 
(with new observations on Botticelli Saint Francis Flanked by Music-Making Angels and an 
initial G by the Master of the Budapest Antiphonary)”. En Aesthetic theology in the Franciscan 
tradition. The senses and the experience of God in art, editado por Xavier John Seubert y 
Oleg V. Bychkov, 163-185. Nueva York: Routledge, 2019.

Condon, Veronica. Ms. Douce 313: A Fourteenth Century Franciscan Missal in the Bodleian Li-
brary. Oxford, Richmond, Victoria: Spectrum, 1979 y Melbourne 1984.

Condon, Veronica. “The Mystery of the Provenance of a 14th Century Missal (Oxford, Bodleian 
Library, Douce 313)”. Scriptorium 35, (1981): 295-303; https://doi.org/10.3406/scrip.1981.1226.

Condon, Veronica. “The Franciscan Confreres in the Illustration of a Fourteenth-Century Missal 
(MS. Douce 313)”. The Bodleian Library Record (1988): 18-29.

Condon, Veronica. “An Unusual Pentecost Cycle in a Fourteenth Century Missal”. En Medieval 
texts and Images: Studies of Manuscripts from the Middle Ages, editado por Margaret M. 
Manion y Bernard J Muir, 91-110, Filadelfia: Harwood Academic Publisher, 1991.

Dickason, Kathryn. Ringleaders of Redemption. Oxford: Oxford University Press, 2020: 66-76.

https://doi.org/10.7312/bynu18528-011
https://doi.org/10.3406/scrip.1981.1226


97Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Dijk van, Stephen J. P. “Some manuscripts of the earliest Franciscan Liturgy”. Franciscan Studies 
14, n.º 3 (1954): 225- 264.

Dykmans, Marc. Robert d’Anjou Roi de Jérusalem et de Sicile: La vision bienheureuse: Traité en-
voyé au pape Jean XXII. Roma: Miscellanea historiae pontificiae, 30, 1970

Dykmans, Marc. “Les frères mineurs d’Avignon au début de 1333 et le sermon de Gautier de Cha-
ton sur la vision béatifique”.  Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 38 
(1971): 105—148.

Dykmans, Marc. Les sermons de Jean XXII sur la vision béatifique: Texte précédé d’une intro-
duction et suivi d’une chronologie de la controverse avec la liste des écrits pour et contre le 
pape. Roma: Miscellanea historiae pontificiae edita a Facultate historiae ecclesiasticae in 
Pontificia universitate Gregoriana, 34, 1973.

Fiero, Gloria. “Prayer Imagery in a 14th Century Franciscan Missal: (Oxford, Bodleian Library, MS 
Douce 313)”. Franciscan Studies 42 (1982): 21-47.

Flora, Holly y Tóth Péter. The Meditationes Vitae Christi reconsidered: New perspectives on text 
and image. Turnhout: Brepols, 2021.

Guilloux, Fabien. Saint Francois d’Assise et l’ange musicien: thème et variations iconographiques 
dans les collections du Museo Francescano de Rome. Roma: Istituto Storico dei Cappucci-
ni, 2010.

Guilloux, Fabien. “Saint François d’Assise et l’ange musician: un topos iconographique et musical 
chrétien”. Imago Musicae 25, (2012): 29-75.

Kennedy, Vincent Lorne. “The Franciscan Ordo Missal in the Thirteenth Century”. Medieval Stu-
dies II (1940): 204-222.

Kessler, Herbert. “Turning a Blind Eye: Medieval Art and the Dynamics of Contemplation”. En The 
mind’s eye: art and theological argument in the Middle Ages, editado por Jeffrey Hamburger 
y Anne-Marie Bouchè, 431-439. Princeton: Princeton University Press 2006.

Krüger, Klaus. “Visions of Inaudible Sounds: Heavenly Music and Its Pictorial Representations”. En 
Voir l’au-delà: l’expérience visionnaire et sa représentation dans l’art italien de la Renaissan-
ce, editado por Philippe Morel, Andreas Beyer y Alessandro Nova 77-94. Turnhout: Brepols, 
2017.

Lane, Barbara. “An Unpublished Bodleian Miniature: The Entombment in the Holy Sepulchre”. 
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 39, (1976): 236-237.

Loewen Peter V. Music in early Franciscan thought. Leiden: Boston Brill, 2013.
Morgan Nigel J. “A French Franciscan Breviary in Lisbon and the Breviaries by Jean Pucelle and 

his Followers”. En Quand la peinture était dans les livres. Mélanges en l’honneur de François 
Avril, editado por Mara Hofmann y Caroline Zöhl, 203-221. París: Brepols, Bibliothèque Na-
tionale de France, 2007.

Newman, Barbara. “What Did It Mean to Say “I Saw”? The Clash between Theory and Practice in 
Medieval Visionary Culture”. Speculum 80.1, (2005): 1-43.

Powell, Hilary y Saunders Corinne. “Medieval and Early Modern Vision and Voices: Contexts and 
Approaches”. En Vision and voice-hearing in Medieval and Early Modern Context, editado 
por Hilary Powell y Corinne Saunders, 1-14. Londres: Palgrave Macmillan, 2020.

Pyun, Kyunghee. “Pucellian Influence in Illuminated Liturgical Manuscripts around 1350”. 
En Jean Pucelle: Innovation and Collaboration in Manuscript Painting, editado por Kyunghee 
Pyun y Anna Russakoff, 171-196. Turnhout: Brepols, 2013.

Sand, Alexa. Vision Devotion and Self-Representation in Late Medieval Art. Nueva York: Cambrid-
ge University Press, 2014.

Sandler, Lucy Freedman. “Face to Face with God: A Pictorial Image of the Beatific Vision”. En 
Freedman Sandler Lucy, Studies in Manuscript Illumination 1200-1400, 197-215. Londres: the 
Pindar Press 2008.

Timmermann, Achim. “Revisiting Christ’s Tomb: A Note on a Miniature in Bodleian Ms. Douce 313”. 
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 70, (2007): 307- 310.

Trottmann, Christian. La vision béatifique. Des disputes scolastiques à sa définition par Benoît XII. 
Rome: École française de Rome, 1995.

Welch, Anna. Liturgy, Books and Franciscan Identity in Medieval Umbria (Medieval Franciscan). 
Boston: Brill, 2015.



98 Buttà, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Williamson, Beth, The Madonna of Humility: Development, Dissemination and Reception, c. 
1340—1400. Woodbridge: Boydell Press, 2009.

Williamson, Beth. “Sensory Experience in Medieval Devotion: Sound and Vision, Invisibility and 
Silence”. Speculum 88, n.º 1 (2013): 1-43.


