EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Anales de Historia del Arte FORO (ARTE'Y DANZA)
ISSN: 0214-6452
ISSN-e 1988-2491

Spiritualis Laetitia, Contemplatio y Visio Dei. Una
primera aproximacion a las representaciones de danza,
musica y canto en el misal franciscano ms. Douce 313
de la Bodleian Library de Oxford

Licia Butta
Universitat Rovira i Virgili &2

https:/dx.doi.org/10.5209/anha.101056 Recibido: 01/02/2025. Aceptado: 27/06/2025

Resumen. En ambito franciscano la danza espiritual de los santos y de los angeles se entiende
como expresion de pura alegria, que conduce a lavision de Dios, con un fuerte matiz escatoldgico.
Con estas caracteristicas, algunas performances coreo-musicales estan representadas de
manera unica y singular en un misal franciscano conservado en la Bodleian Library de Oxford
(ms. Douce 313), realizado hacia 1340-1360 por un seguidor de Jean Pucelle. Vistas en secuencia,
las miniaturas articulan un discurso sobre el papel de la musica y la danza como medios para
alcanzar la divinidad y se presentan como elementos clave de un recorrido por imagenes que
rescata el gesto danzado como medio privilegiado de oracion y contemplacion.

Palabras claves: iconografia de la danza; Visio Dei; Orden franciscana; manuscritos; Arte
Medieval.

[ENI Spiritualis Laetitia, Contemplatio and Visio Dei. A first sight at
the representations of dance, music and song in the Franciscan
missal ms. Douce 313 of the Bodleian Library, Oxford

Abstract. In the Franciscan context, the spiritual dance of the saints and angels is understood
as an expression of pure joy, leading to the vision and contemplation of God, with a strong
eschatological connotation. With these characteristics, some choreomusical performances are
represented in a unique way in a Franciscan missal preserved in the Bodleian Library in Oxford
(ms. Douce 313) and produced around 1340-1360 by a follower of Jean Pucelle. Seen in sequence,
the miniatures depict the role of music and dance as vehicles for attaining divine vision and are
presented as key elements of a discourse through images that reclaims the dance gesture as a
preferred means of prayer and contemplation.

Keywords: Dance Iconography; Visio Dei; Franciscan order; Manuscripts, Medieval Art.

An hist. arte 35,2025: 79-98 79


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://orcid.org/0000-0002-8263-0107
mailto: licia.butta@urv.cat

80 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

1. Introduccion

El relato hagiografico sobre San Francisco cuenta con numerosas referencias a la musicay, sélo
en parte, a la danza'. Francisco ama la musica y se mueve, durante los sermones, poseido por
Spiritualis Laetitia, como si bailara. La musicay la danza tienen, por reflejo, al igual que la palabra,
el poder de conmover y provocar emociones en quienes escuchan al santo. De hecho, casi
siempre las anécdotas en las que se menciona la musica o la danza hacen referencia explicita
a los efectos emocionales de las palabras y los gestos de Francisco en la audiencia. El mismo,
ademas, animado por una danza santa, lleno de alegria, como alter-David, recorre un camino
ascendente que le reine con Dios. La danza generada por la leticia e impulsora a su vez de alegria
espiritual encuentra en la figura biblica del rey David bailando ante el Arca de la Alianza un modelo
inequivoco, donde el movimiento corporal es signo de humildad y goce, pero también en Miriam,
que baila en éxtasis para celebrar el paso del pueblo de Israel por el Mar Rojo? Las danzas de
David y Miriam son, pues, en primera instancia, expresiones de alegria y paradigmas espirituales
a seguir. No es sorprendente, por lo tanto, que en la narracion hagiografica de Francisco se haga
de la musica y de la expresion corporal performativa una herramienta para la contemplacion.
Peter V. Loewen trazé en 2013 magistralmente este vinculo entre la musica y el santo “poverello’
en su ensayo Music in Early Franciscan thought. El autor menciona ya desde el primer capitulo
varias anécdotas en las que la musica esta intimamente ligada a la naturaleza performativa de la
espiritualidad de Francisco.

La puesta en escena del santo danzante puede resumirse en algunos momentos clave, bien
conocidos por los estudiosos franciscanos. En primer lugar, hay que recordar el episodio narrado
enlos capitulos 27-73 de la Vita Prima (1228-1229), en el que Tomas de Celano (1190-1260) describe
la incontenible alegria que se apoderd del cuerpo de Francisco con ocasion de una visita al papa
Honorio lll. Dirigiendo su discurso a los prelados, el santo pedes quasi saliendo movebat. La
expresividad gestual de Francisco es aqui vehiculo de la gracia divina, y es, sobre todo, alegria
espiritual y catarsis, una oracion bailada que, sin embargo, se omite en la Vita Secunda donde, en
la narracion del mismo episodio, se elude la descripcion del movimiento corporal. Buenaventura,
en la Legenda Maior, modifica significativamente el episodio: ya no son la danza y los gestos,
sino el Espiritu Santo el que permite a Francisco continuar su discurso ante el papa. El biégrafo
elimina toda referencia al movimiento danzado para transformar el propio cuerpo de Francisco
en vehiculo de lo divino*.

El vinculo expresado por el biégrafo en la Vita Prima entre la danza del santo y la alegria
espiritual evoca inevitablemente las danzas celestiales de angeles y santos unidos en coro para
celebrar a Dios. De hecho, la danza espiritual se atribuye a menudo a coros celestiales, y asi se
transmite en una compleja red de imagenes y textos medievales especialmente durante el siglo
XIV3. Puede decirse, por tanto, que en la danza de Francisco el cuerpo experimenta un camino
progresivo de espiritualizacion, mas acorde con el proceso mistico de la vision divina que con la
performance del juglar.

Kathrin Dickason, Ringleaders of Redemption (Oxford: Oxford University Press, 2020), 66-76. Alessandro
Campeggiani, “La sensibilité des danses au Moyen Age. Les Emotions des danseurs et les perceptions
des spectateurs dans les textes (inédits) d’Alexandre de Hales”, Studi francescani121, n.° 1-2 (2024): 97-
138.

Alessandro Arcangeli, ¢ Davide o Salome? Il dibattito europeo sulla danza nella prima eta moderna (Roma:
Viella, 2000); Licia Butta, “Danzando con Salome, esultando come Miriam”, en El teatre del Cos Dansa,
espectacle i rituals a la Corona d’Aragg, ed. por Licia Butta, Francesc Massip y Ralil Sanchis Franceés, 69-
144 (Roma: Viella, 2022).

Para las citaciones de las fuentes franciscanas y sus traducciones al inglés remito a Peter V. Loewen,
Music in early Franciscan thought (Leiden: Boston Brill, 2013).

4 Ibid., 28-35.

5 Klaus Kriiger, “Visions of Inaudible Sounds: Heavenly Music and Its Pictorial Representations”, en Voir
l'au-dela: I'expérience visionnaire et sa représentation dans l'art italien de la Renaissance, ed. por Phi-
lippe Morel, Andreas Beyer y Alessandro Nova, 77-94 (Turnhout: Brepols, 2017); Licia Butta “Nos sumus
joculatores domini. La danza invisibile di Francesco e la saltatio spirituale degli angeli”, en Giullare di Dio.
Lo sguardo rovesciato di Francesco d’Assisi sul mondo, ed. por Carla Maria Bino y Nicola D’Acunto (Roma:
Carocci, 2025), D’Acunto, 213-228.



Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 81

En la Vita Seconda (1246-1247), Tomas de Celano recuerda al menos otros dos episodios de
especial relevancia para el discurso sobre la danza y la musica como expresion de la piedad
religiosa y la alegria espiritual. Bien conocido es el episodio narrado en el capitulo 89, en el que
un Francisco sufriente encuentra consuelo en su celda escuchando la musica celestial producida
por un angel que toca la citara®. El sonido que llega a los oidos del ahora ciego Francisco para
consolarlo se acerca y se aleja, sugiriendo que el musico celestial se mueve mientras toca la
melodia. Francisco no ve, pero si que oye la musica, percibiéndola a través del movimiento
del angel hasta el punto de creer que ha llegado al Paraiso’. La percepcion sensorial de la
musica angélica activa en él un proceso espiritual que le permite elevarse, una vez mas, a la
contemplacion de Dios.

Igualmente célebre es el episodio narrado en el capitulo siguiente, en el que se describe
una actuacion musical real de Francisco, que en el colmo de la alegria y el jubilo solia cantar en
francés, para luego convertir el canto en llanto. Aqui, el acto de cantar se transforma en tripudium,
con una implicacion de todo el cuerpo en la oracién y la meditacion sobre la Pasion de Cristo. La
musica y el movimiento corporal son, una vez mas, vehiculos fundamentales de contemplacion
que permiten al santo reunirse espiritualmente con Dios. El mismo episodio aparece también en
el Perfectionis®. El jubilo, en un proceso de verdadera inversion, se transforma en el sufrimiento
necesario para lograr la union mistica entre el santo y Cristo®.

El episodio mas significativo, sin embargo, el que hace explicita la funcién del canto, la musica
y el movimiento corporal en Francisco, es el que se narra en el capitulo 83 de la Compilatio
Assisiensis, y en el capitulo 100 del Speculum Perfectionis, en el cual los franciscanos se definen
como Joculatores Domini®. Aqui Francisco invita a los hermanos a alcanzar la alegria espiritual
a través del sufrimiento y la humillacién, en una palabra, a través de la penitencia. La musica,
el sermdn cantado y los gestos del santo y de sus hermanos son un medio indispensable para
alcanzar la Spiritualis Laetitia. Es decir, la danza, la musicay la predicaciéon se entienden como un
acto penitencial y ascendente.

Ahora bien, esta danza de pura alegria, que conduce a Dios, con un fuerte matiz escatolégico,
esta representada de manera unicay singular en un misal franciscano conservado en la Bodleian
Library de Oxford (ms. Douce 313) y realizado hacia 1340-1360 por un seguidor de Jean Pucelle".
Algunas miniaturas del cddice, colocadas como introducciones a las antifonas, escenifican una
serie de danzas y performances musicales. Se trata de imagenes que no encuentran posibles

El episodio, moralizado y sintetizado, se encuentra descrito también en Bonaventura y en la Compilatio.
Loewen, Music in early Franciscan, 28-35.

Fabien Guilloux, Saint Francois d’Assise et I'ange musicien: théme et variations iconographiques dans
les collections du Museo Francescano de Rome (Roma: Istituto Storico dei Cappuccini, 2010); Fabien
Guilloux, “Saint Frangois d’Assise et 'ange musician: un topos iconographique et musical chrétien”, Ima-
go Musicae 25, (2012): 29-75; Roberto Cobianchi, “Cithara Angelica: experiencing God through music in
Franciscan imagery (with new observations on Botticelli Saint Francis Flanked by Music-Making Angels
and an initial G by the Master of the Budapest Antiphonary)”, en Aesthetic theology in the Franciscan tradi-
tion. The senses and the experience of God in art, ed. por Xavier John Seubert y Oleg V. Bychkov, 163-185
(Nueva York: Routledge, 2019).

Loewen, Music in early Franciscan, 29-30.

Para una excelente introduccion al tema del jubilo y del dolor en la Edad Media: Carla Casagrande y Sil-
vana Vecchio, Piacere e dolore: materiali per una storia delle passioni nel Medioevo (Florencia: Sismel —
Edizioni del Galluzzo, 2009).

Jean-Baptiste Auberger, “Le bienheureux frere Pacifique Rex Versuum et compagnon de Saint Francois”,
Archivum Franciscanum Historicum 92, (1999): 59-93.

Veronica Condon, Ms. Douce 313: A Fourteenth Century Franciscan Missal in the Bodleian Library (Oxford,
Richmond, Victoria: Spectrum, 1979 y Melbourne, 1984); Veronica Condon, “The Mystery of the Prove-
nance of a 14th Century Missal (Oxford, Bodleian Library, Douce 313)", Scriptorium 35, (1981): 295-303;
Veronica Condon, “The Franciscan Confreres in the lllustration of a Fourteenth-Century Missal (MS. Douce
313)", The Bodleian Library Record, (1988): 18-29; Barbara Lane, “An Unpublished Bodleian Miniature: The
Entombment in the Holy Sepulchre”, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 39, (1976): 236-237;
Achim Timmermann, “Revisiting Christ’s Tomb: A Note on a Miniature in Bodleian Ms. Douce 313", Journal
of the Warburg and Courtauld Institutes, 70, (2007): 307- 310.



82 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

comparaciones con las ilustraciones de otros libros liturgicos franciscanos contemporaneos.”?
Vistas en esta ocasion por primera vez en secuencia, parecen articular un discurso sobre el
papel de la musicay la danza en el pensamiento franciscano como medios para alcanzar la vision
divina. En el manuscrito, la musica, el canto y la danza, en tanto que instrumentos del cuerpo
que permiten expresar el goce espiritual, constituyen elementos clave de un recorrido visual que
rescata el gesto danzado como medio privilegiado de oracidon y contemplacion, proponiéndose
como una magnifica representacion de la mistica franciscana, en la cual la danza tiene un papel
decisivo.

2. Danza, laetitiay goce

La primera imagen de danza del misal se encuentra en el fol. 31lvy corresponde al cuarto domingo
después de Epifania (fig. 1).

Figura 1. Danza espiritual, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 31v.

El Introitus (Sal. 96, 7-8) reza: Adorate Deum, omnes Angeli eius: audivit, et leetata est Sion:
et exsultaverunt fililiee ludee. En la imagen, situada inmediatamente antes del texto en la primera
columna del folio, David, coronado, de pie, toca el arpay dirige su mirada directamente hacia Dios,
que emerge de las nubes acompanado por un coro de tres angeles que lo adoran. En la parte
inferior derecha, tres figuras masculinas de tamano pequefo danzan, dos de ellas cogidas de la
mano, mientras que la tercera levanta vigorosamente una pierna al ritmo marcado por los platillos

2 sobre los libros liturgicos franciscanos con bibliografia de referencia: Anna Welch, Liturgy, Books and
Franciscan Identity in Medieval Umbria (Medieval Franciscan) (Boston: Brill, 2015); Morgan, Nigel J., “The
Liturgical Manuscripts of the English Franciscans c¢. 1250-c. 1350, en The English province of the Francis-
cans (1224-c¢.1350), ed. por Michael J. P. Robinson, 214-245 (Boston: Brill, 2017).



Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 83

que sostiene en las manos. La imagen traduce la idea de alegria y exultacion expresada en el
texto a través de una animada danza. Se identifiquen o no los tres personajes que acompafian al
rey David con los musicos del templo Asaf, Heman y Jedutun, (1 Crénicas 25), la miniatura parece
expresar bien la idea de alegria espiritual que, a través de la danzay la musica celestial, conduce
a la vision divina.

En elfol. 32v (fig. 2) unaimagen similar ilustra la oratio Deus qui nos in tantis periculis constitutos
pro humana scis fragilitate non posse subsistere, da nobis salutem mentis et corporis, ut ea quae
pro peccatis nostris patimur, te adjuvante, vincamus.

Figura 2. Danza espiritual, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 32v.

En esta ocasidn no hay en el texto ninguna referencia directa a la alegria o al acto de rezar.
Sin embargo, la oratio se representa a través de la imagen de David de pie tocando la citara con
sus musicos: una pareja de bailarines cogidos de la mano, ambos jovenes, y un tercer personaje
tocando un salterio. Se repite asi el esquema de la primera hoja. Los personajes visten una
sencilla tunica hasta los pies y llevan el pelo corto por debajo de la oreja, segun la moda de
la época. Las miradas de todos se dirigen hacia lo alto o hacia David: a través de la danzay la
musica, los protagonistas disfrutan de una vision celestial. Desde las nubes aparece Dios de
frente, de medio cuerpo y bendiciendo, acompafiado a la derecha por una pareja de angelesy a
la izquierda por dos santos o beatos que lo adoran.



84 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

El pintor realizé otra variacion sobre el mismo tema en el folio 33v (fig. 3): en el registro inferior
de la miniatura, se representa una danza cuyos protagonistas son tres jovenes cogidos de la
mano. El que dirige la carola toca una flauta y se acerca a laimagen en pie del rey David musico.

Figura 3. Danza espiritual, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol-33v.

Se trata de la oracion del quinto domingo post Epifania: Familiam tuam, quae sumus, Domine,
continua pietate custodi, ut, queae in sola spe gratice ceelestis innititur, tua semper protectione
muniatur. La ilustracion corresponde de nuevo a la antifona adorate Deum omnes angeli eius:
audivit, et laetata est Sion: et exultaverunt filiae ludae (Salmo 96:7-8). En este caso es el rostro de
Dios el que se manifiesta. La teofania acompafada de tres angeles adorantes aparece en lo alto
y, como es habitual, se eleva desde las nubes, lo que indica que se trata de una vision.

La siguiente imagen coréutica, en el folio 164v, presenta a tres hombres y una mujer que

parecen moverse a la sombra de la aprobacion de Dios Padre que, una vez mas, aparece en el
cielo (fig. 4).



Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 85

Figura 4. Carola, Bodleian Library, ms. Douce 313 fol.164v.

El texto que acompania a la imagen corresponde al salmo 104 (28-45). Es la antifona del
sabado de Pascua: Eduxit Dominus populum suum/ in exsultatione, alleluia:/ et electos suos in
leetitia,/ alleluia, alleluia. /Confitemini Domino, et invocate nomen ejus:/annuntiate inter gentes/
opera ejus. En comparacion con las imagenes anteriores, hay un cambio de signo: bailando,
sin compania de David, estan tres hombres y una mujer, la Unica aparicion femenina de toda la
serie. La miniatura representa al pueblo de Dios danzando alegremente cogido de la mano: la
imagen sigue el modelo de las representaciones de bailes en contextos profanos. Dios desde
lo alto marca la legitimidad de la danza espiritual interpretada por los cuatro jovenes, que se
mueven en un jardin, como indica el arbol situado a la izquierda de los personajes. El esquema
iconografico adoptado remite a la iconografia de la “carola de amor’ en el jardin del Roman de la
Rose, ampliamente representada en las miniaturas francesas de la época®.

En el folio 168r un verdadero concierto es preparatorio de una vision angélica (fig. 5).

B Martine Clouzot, “Sonare et ballare. Musique et danse dans les manuscrits des XIV et XV siécles”, en Les
représentations de la musique au Moyen Age, ed. por Martine Clouzot y Christine Laloue, 56-65 (Paris:
Cahiers du Musée 2005); Licia Butta, “Lors veissiez karole aler/ et genz moult noblement baler. La danza
enlos tratados didacticos y de cortesiay su visualizacion en el relato poético-alegoérico en la Edad Media”,
Codex Agvilarensis 39, (2023): 135-158.



86 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 5. Vision angélica, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 168r.

Habiendo desaparecido David, la miniatura representa seis hombres de diferentes edades,
unos vestidos con largas tunicas, otras con faldas cortas, tocan una viola, un érgano portatil, un
salterio y una flauta, con la mirada vuelta hacia la teofania angélica. Si en este caso se prescinde
deladanza, los dos grupos convergen claramente hacia el centro en un movimiento que se adivina
procesional. De las nubes se eleva la figura completamente frontal de un angel: el concierto se
dirige pues en este caso hacia el deleite de las jerarquias angélicas. La antifona corresponde
al Salmo 65, 1-2: lubilate Deo, omnis terra, psalmum dicite, nomini eius, date gloriam laudi eius
alleluia.

Una imagen mucho mas compleja aparece en el fol. 169y, cuya antifona es el Cantate domino
del tiempo pascual (Quinto Domingo de Pascua): el canto de un grupo de frailes acompafiado por
el sonido del arpa de David en el trono provoca en este caso una vision excepcional (fig. 6).



Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 87

Figura 6. Coro de franciscanos y vision de la Virgen de la humildad y del Cristo Resucitado. Bodleian Library,
ms. Douce 313, fol. 169v.

La Virgen de la humildad y Cristo resucitado aparecen ante los ojos de los cantores. El texto
de la antifona que acompafia a la imagen reza: Cantate domino canticum novum, alleluia, quia
mirabilia fecit dominus, alleluia, ante conspectum gentium revelavit iustitiam suam (Sal. 97, 1-2). La
miniatura traduce el término mirabilia en las imagenes devocionales de la Virgen de la Humildad
y del Resucitado. A la primera, estrechamente ligada a la cultura visual franciscana, se une la
imagen cristoldgica, vinculando las dos representaciones al proceso de salvacion del alma™.
Aqui nadie baila, pero aparece por primera vez un grupo de frailes franciscanos consagrados
al canto liturgico. David esta sentado mientras que los frailes, con un libro abierto en la mano,
se disponen en grupos, dos delante de Maria lactans y cuatro delante del Cristo Resucitado. La
presencia de David con el arpa realza el aspecto performativo y sonoro de la miniatura y legitima
el canto de los frailes mendicantes, que se trasfigura en musica celestial.

Diferente, aunque repita el mismo esquema, es la representacion del fol. 170v, donde David,
con el arpa, no se dedica a tocar, sino que sefala con la mano la apariciéon de un crucifijo entre
las nubes (fig. 7).

4 Beth Williamson, The Madonna of Humility: Development, Dissemination and Reception, c. 1340—1400
(Woodbridge: Boydell Press, 2009), con bibliografia precedente.



88 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 7. Coro de Franciscanos y vision del Cristo crucifijo, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 170v.

En el lado opuesto, un coro de religiosos dirige su mirada hacia la teofania. El introito que
corresponde a la miniatura es el Vocem jucunditatis (también del tiempo pascual: Vocem
jucunditas annuntiate et audiatur alleluia, nuntiate usque ad extremum terrae: liberavit dominus
populum suum, alleluia (Is. 48, 20). El canto liturgico de los hermanos les conduce, a través de la
contemplacion, a la vision de Cristo en la cruz, al igual que en el recordado episodio de Francisco
fingiendo tocar una citara y transformando la actuacion del juglar en meditacion sobre el cuerpo
de Cristo en la cruz®. La vision del Crucifijo en las nubes se tiene que interpretar en relacion
con la miniatura del folio 169v con la Virgen de la humildad y el Resucitado: en ambos casos es
el canto liturgico de los franciscanos, simbdlicamente acompafiados por el rey musico David, el
que les permite la visidn y la adoracion de las figuras sagradas. Asi pues, las dos imagenes deben
leerse en secuenciay en funcion la una de la otra.

En el fol. 200r, David con el arpa reaparece en presencia del rostro de Dios, pero esta vez
estan ausentes otros instrumentos musicales, y la oracion se plasma en dos figuras gesticulantes
que parecen danzar exultantes como sugiere el texto que ilustran (fig. 8). Introitus (Salmo 46):
Omnes gentes plaudite manibus, iubilate deo, in voce exultationis.

Siguiendo el modelo de las tres primeras imagenes de musica y danza del misal, en el fol. 214r
David esta de pie acompafiado por tres personajes que tocan. La vision divina en este caso se
materializa con la aparicion de la cabeza representada de perfil entre nubes (fig. 9).

El Introitus se traduce en imagen literalmente (Salmo 80): exultate deo adiutori nostro, iubilate
deo Jacob. Sumite psalmum et date tympanum, psalterium iucundum cum cithara, buccinate in
neomenia tuba in insigni die solemnitatis vestrae: quia praeceptum in Israel est.

También la ultima miniatura de caracter musical en el folio 216r, siguiendo el texto, interpreta
la alegria, el jubilo y la exaltacion de Dios con la representacion de David, de pie, acompafiado

5 avisién de la cruz activa un complejo recorrido devocional y emocional, que en contexto franciscano se
codifica en las Meditationes Vitae Christi. Para una vision general sobre el tema: Holly Flora y Péter Téth,
The Meditationes Vitae Christi reconsidered: New perspectives on text and image (Turnhout: Brepols,
2021).


https://it.wikipedia.org/wiki/Tempo_pasquale

Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 89

por dos musicos (fig. 10) frente a la dextera domini: es el introito Laetetur cor de la misa de las
semanas IV y XXX del tiempo ordinario.

Figura 8. Danza de jubilo, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 200r.

Figura 9. Musica celestial, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 214r.



90 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Figura 10. Musica celestial, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol. 216r.

3. Contemplacion, liturgia y Visio dei

El Ms. Douce 313 de la Bodleian Library de Oxford es un cédice excepcional por el nimero de
miniaturas que lo ilustran (casi 1000), sus caracteristicas iconograficas y el estrecho vinculo entre
laimageny el texto. Se trata de un libro liturgico franciscano que sigue el misal regular de 1255-
1260, acompanado de un santoral y de un gran nimero de misas votivas y misas de difuntos',
cuyo origen y destinatarios iniciales se desconocen”. Hipotéticamente, se ha mencionado el

Vincent Lorne Kennedy, “The Franciscan Ordo Missal in the Thirteenth Century”, Medieval Studies |l (1940):
204-22; Stephen J. P. Dijk van, “Some manuscripts of the earliest Franciscan Liturgy”, Franciscan Studies
14, n.° 3, (1954): 225- 264; Condon, Ms. Douce 313: A Fourteenth Century Franciscan Missal; Veronica Con-
don, “An Unusual Pentecost Cycle in a Fourteenth Century Missal”, en Medieval texts and Images: Studies
of Manuscripts from the Middle Ages, ed. por Margaret M. Manion y Bernard J. Muir, 91-110 (Filadelfia:
Harwood Academic Publisher, 1991); Gloria K. Fiero, “Prayer Imagery in a 14th Century Franciscan Missal:
(Oxford, Bodleian Library, MS Douce 313)", Franciscan Studies 42, (1982): 21-47.

Condon, “The Mystery of the Provenance”, 295-303.



Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 91

convento franciscano de Brive-la-Gallarde como posible origen del manuscrito. Condon, por
su parte, excluye una procedencia del norte de Francia o de Paris, y cree que el codice pudo
haber sido encargado por una cofradia franciscana y destinado a una iglesia de la orden y no
a un convento™. El misal de Oxford ha sido vinculado por la historiografia, por el estilo y por la
iconografia con un breviario conservado hoy en el Museo Calouste Gulbenkian de Lisboa (ms.
LA133). Nigel Morgan sugiere que este ultimo manuscrito pudo pertenecer a laicos, tal vez a un
matrimonio. En cualquier caso, no hay pruebas concluyentes sobre el origen de ambos cddices,
aungue algunas pistas permiten relacionarlos, segun el autor, justamente con el centro-norte de
Francia®.

Las miniaturas, realizadas en la primera mitad del siglo XIV por un taller compuesto de
iluminadores vinculados estilisticamente al taller de Jean Pucelle y ejecutadas en grisalle, con
algunos toques de color en tono pastel, ilustran casi todos los textos incluidos en el libro liturgico?.
Las imagenes encerradas en sencillos marcos, dispuestas en columnas nhormalmente delante
del texto de referencia, acompanian las antifonas, las lecciones, las epistolas y los evangelios, el
temporal, la liturgia de Semana Santa e incluso temas insélitos como las misas del santoral y las
misas votivas. De hecho, el cddice manifiesta un marcado interés por la visualizacion de la liturgia,
pero también da testimonio, en mi opinién, del papel de la danza en el pensamiento franciscano
como vehiculo para llegar a Dios a través del jubilo y la alegria espiritual, como parecen poner de
manifiesto las imagenes coreo-musicales analizadas.

El aparato figurativo, como ha observado Fiero, puede considerarse una rubrica visual, un
soporte mnemotécnico para la celebracion liturgica?. Por otra parte, el relativamente pequefio
formato del libro (274 x 205 mm) ha sugerido en el pasado que podria haber sido un misal portatil
para misas itinerantes. El complejo y muy articulado programa iconografico del cédice tuvo sin
duda funcién de visualizar la liturgia??, pero me parece que insiste también sobre otra cuestion
relacionada con la visidén que no ha sido suficientemente sefalada: la frecuente representacion
de teofanias implica emocionalmente al espectador e insiste en el valor contemplativo de la
oracion y del propio acto liturgico.

De las nueve escenas coreo-musicales, sélo cuatro representan danzas de forma explicita.
En cualquier caso, todas estan construidas de la misma manera: las representaciones en las que
casi siempre esta presente el rey David estan todas asociadas a la aparicion de una entidad divina
entre las nubes. De algun modo, las miniaturas parecen comentar el vinculo que la hagiografia
franciscana establece entre Francisco, sus discipulos, la musica y, en segundo lugar, la danza.
La dimension performativa de la predicacion y la oracion, pero sobre todo sus resultados
contemplativos, se visualizan en las singulares miniaturas del misal con la manifestacién de la
presencia divina como efecto derivado precisamente de la musicay la danza, que se presentan

Condon identifica en algunas figuras que visten tunicas largas, con la cabeza no tonsurada a los miem-
bros de una cofradia laica dedicada a oficios liturgicos: Condon, “The Franciscan Confreres”, 18-29.

No es objetivo del presente articulo estudiar en profundidad las afinidades entre los dos cédices, ya que
se trata de un trabajo que merece una labor monogréfica independiente. De momento remito a las ex-
celentes investigaciones de Nigel J. Morgan, “A French Franciscan Breviary in Lisbon and the Breviaries
by Jean Pucelle and his Followers” en Quand la peinture était dans les livres. Mélanges en I’honneur de
Francgois Avril, ed. por Mara Hofmann y Caroline Zohl, 203-221 (Paris: Brepols, Bibliotheque Nationale de
France, 2007), 208; y la ficha del manuscrito en el catalogo editado por Jodo Carvalho Dias (ed.), Euro-
pean llluminated Manuscripts in the Calouste Gulbenkian Collection (Lisboa: Calouste Gulbenkian Mu-
seum, 2020).

Kyunghee Pyun, “Pucellian Influence in llluminated Liturgical Manuscripts around 1350” en Jean Puce-
lle: Innovation and Collaboration in Manuscript Painting, ed. por Kyunghee Pyun y Anna Russakoff, 171-196
(Turnhout: Brepols, 2013).Para una vision de conjunto de cddices liturgicos franciscanos es util también
Morgan, “The Liturgical Manuscripts”, 214-245. Para una vision de conjunto de cddices liturgicos fran-
ciscanos es util también Morgan, “The Liturgical Manuscripts”, 214-245. Cabe insistir sobre el hecho de
que ninguno de los manuscritos sefialados por Morgan en este estudio comparativo presenta un ciclo de
miniaturas coreo-musicales como las que contiene el Douce 313, y ninguno insiste de forma sistematica
sobre la imagen de la aparicion celestial entre nubes, si bien, algunos contienen representaciones que se
podrian comparar.

Fiero, “Prayer Imagery in a 14th Century”, 40-41.
Condon, “The Mystery of the Provenance”, 295-3083; Fiero, “Prayer Imagery in a 14th Century”, 21-47.

20

21
22



92 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

en ultima instancia como vehiculos para alcanzar la perfecta laetitiay el goce de la unidon mistica
con Dios, segun una interpretacion que ve a David como protagonista, como figura de la musica
espiritual, pero también a Francisco como su alter-ego?.

Las imagenes coreo-musicales del cédice de la Bodleian Library pretenden evocar las
ceremonias liturgicas y paraliturgicas y, mas en general, el acto mismo de rezar, a través de la
danzay la musica para alcanzar la vision divina, cuya dimension celestial se acentua a veces con
la presencia de angeles adorantes. La falta de informacion precisa sobre el origen del manuscrito
no permite formular hipétesis firmes, pero, teniendo en cuenta la cronologia del codice, realizado
por untaller cercano a Jean Pucelle hacia mediados del siglo XIV, lainsistencia en la manifestacion
de Dios en las nubes en forma de visidn que recorre en todo el cddice, mas alla de las figuras
musicales, podria remitir a la polémica teolégica sobre la Visio Beatifica reabierta por el papa
avifnonés Juan XXll entre 1331y 1332y a la que una gran parte de la orden franciscana responderia
oponiéndose firmemente?*. En una serie de sermones, el papa habia declarado que la visidon
de Dios sdlo estaba reservada a los bienaventurados después del Juicio Final, aunque nunca
llegd a promulgar esta idea en documentos oficiales. Juan XXII fue acusado de herejia por sus
oponentes y la reaccion a sus declaraciones fue generalmente negativa. Benedicto XII, en la bula
Benedictus Deus de enero de 1336, establecio que la vision de Dios se produce para las almas
elegidas después de la muerte, sin necesidad de esperar al Juicio Final. Lucy Freedman Sandler,
en un estudio sobre la enciclopedia inglesa conocida como Omne Bonum (British Library ms.
Royal 6 E VI) ha mostrado como las miniaturas con el rostro de Cristo responden directamente
a la controversia incluso treinta afios después de los hechos?. Una imagen del rostro de Cristo
en particular ilustra con precision el texto del Benedictus Deus: la visidon va acompafnada de un
grupo de hombres y mujeres en oracion (fol. 16v) como para insistir en la legitimidad del camino
contemplativo para alcanzar la Visio Dei incluso en vida.

Volviendo al Cédice de Oxford, es pertinente sefalar que la experiencia visionaria coexiste
con la actitud contemplativa en muchas de las imagenes sagradas del misal que se configuran
como premoniciones de la vision beatifica post mortem?®. La Contemplatio Dei, por otro lado,
habia sido una de las piedras angulares de la predicacion franciscana, una contemplacion que a
menudo implicaba el apoyo de la musica para la consecucion de la vision divina, como atestiguan
los episodios ya mencionados en la hagiografia de Francisco, narrados en particular en la Vita
Prima de Tomas da Celano. El misal de Oxford parece reflejar el pensamiento franciscano sobre
la vision beatifica y la posibilidad de alcanzar este estado de gracia a través de la oracion o de
la mediacion del acto liturgico. No parece casual que el texto del misal se abra al fol. 1r con la
imagen liturgica de una misa y una adoracion del Crucifijo que lleva a los orantes a la vision de
Dios acompafado por serafines, una imagen trinitaria y eucaristica alusiva del Apocalipsis (fig. 11).

23 Segun Condon, la imagen de David musico y salmista podria aludir a la de San Luis rey de Francia y sus
vinculos con la orden franciscana. Condon, “The Franciscan Confreres”, 19-20.

El rey Luis de Francia también particip6 en la controversia. Marc Dykmans, Robert d’Anjou Roi de Jérusa-
lem et de Sicile: La vision bienheureuse: Traité envoyé au pape Jean XXII, 30 (Roma: Miscellanea historiae
pontificiae, 1970); Sobre la cuestion de la Visio Dei: Caroline Walker Bynum. “Somatomorphic Soul and
Visio Dei: The Beatific Vision Controversy and Its Background”, en The Resurrection of the Body in Western
Christianity, 200—1336, ed. por Caroline Walker Bynum, 279-317 (Nueva York, Chichester, West Sussex:
Columbia University Press), 2017; Hans Boersmay Andrew Louth, Seeing God: The Beatific Vision in Chris-
tian Tradition (Grand Rapids: Eerdmans, 2018); Christian Trottmann, La vision béatifique. Des disputes
scolastiques & sa définition par Benoit Xil (Roma: Ecole francaise de Rome, 1995); Marc Dykmans, “Les
freres mineurs d’Avignon au début de 1333 et le sermon de Gautier de Chaton sur la vision béatifique”, Ar-
chives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 38 (1971): 105-148; Marc Dykmans, Les sermons de
Jean XXII sur la vision béatifique: Texte précédeé d’une introduction et suivi d’'une chronologie de la con-
troverse avec la liste des écrits pour et contre le pape, 34 (Roma: Miscellanea historiae pontificiae edita
a Facultate historiae ecclesiasticae in Pontificia universitate Gregoriana, 1973); Jérdme Baschet, “Vision
béatifique et représentations du Paradis (XIe-XVe siecle)”, Micrologus, La visione e lo sguardo nel Medio
Evo (1995): 73-93.

Lucy Freedman Sandler, “Face to Face with God: A Pictorial Image of the Beatific Vision”, en Freedman
Sandler Lucy, Studies in Manuscript lllumination 1200-1400, 197-215 (Londres: the Pindar Press 2008).

Alexa Sand, Vision Devotion and Self-Representation in Late Medieval Art (Nueva York: Cambridge Univer-
sity Press 2014).

24

25

26



Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 93

Figura 11. Missa 'y Tronum Gratiae, Bodleian Library, ms. Douce 313, fol-1r.

La miniatura representa de hecho un singular Tronum Gratiae en el que el crucifijo juega un
papel fundamental de mediacion entre los fieles y Dios. La imagen de Dios Padre y del Espiritu
Santo ocupa toda la porcidon superior de la miniatura acompafnada por dos serafines de pie y tres
angeles adorantes. El crucifijo, en lugar de estar en el regazo del Dios Padre, segun la convencién
iconogréfica, esta en las manos del oficiante si bien colocado en posicién axial respecto a la
figura en trono. La escultura, de ese modo, se presenta a los 0jos del observante como un objeto
intermedial entre la realidad del altar y la vision de Dios. En otras palabras, la imagen del Tronum
Gratiae abre en el cédice la reflexion sobre la Visio Dei, posible gracias al ojo interior, y con el
uso propedéutico de las imagenes sagradas, reflexion que recorre, seguin mi opinién, todo el
manuscrito?.

Las miniaturas del misal, con su insistente repeticion de visiones y teofanias, podrian
representar una reflexion sobre la controversia teoldgica de la Visio Dei por parte de los fieles a
través de la oracion, la meditacion, la liturgia, la musica y la danza. En el misal, las ilustraciones
se conciben sin duda como un elemento mnemotécnico, como bien ha senalado Fiero, gracias
sobre todo a la estrecha relacion texto-imagen que las caracteriza y que lleva a menudo el texto
a ser traducido literalmente con invenciones iconograficas originales, cuando no, en algunas
ocasiones, Unicas. Pero creo que se puede vislumbrar en su programa figurativo también una

27 Herbert Kessler, “Turning a Blind Eye: Medieval Art and the Dynamics of Contemplation”, en The Mind’s
Eye: art and theological argument in the Middle Ages, ed. por Jeffrey Hamburger y Anne-Marie Bouche,
431-439 (Princeton: Princeton University Press, 2006). Beth Williamson, “Sensory Experience in Medieval
Devotion: Sound and Vision, Invisibility and Silence”, Speculum 88, n.° 1(2013): 1-43, 21; Michael Camille,
Gothic Art (Londres: Weidenfeld & Nicolson, 1995), 120-123.



94 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

argumentacion teoldgica por imagenes, sobre la legitimidad de la vision de Dios tanto en la tierra
a través de la oracion como post-mortem antes del Juicio Final. Por esta razén, incluso en la
sesion dedicada a las misas votivas, la aparicion divina en las nubes es frecuente. Especialmente
significativa a este respecto es la Misa para los Vivos y los Difuntos (fol. 387r), ejemplificada con
dos féretros y dos hombres de pie a la izquierda, mientras a la derecha aparece un oficiante
arrodillado ante el altar sobre el que se manifiesta el rostro de Cristo (fig. 12)

Figura 12. Bodleian Library, ms. Douce 313 fol. 387r.



Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 95

En la visidn espiritual, segun San Agustin en De Genesis ad litteram, el creyente es capaz
de contemplar las imagenes mentales que se producen precisamente a través de la oracion?.
Agustin distingue entre visidon carnal, espiritual e intelectual. Como recuerda Williamson, la
vision espiritual implica el uso del ojo interior u ojo de la mente?®. La autora alude también a
como en la Edad Media, junto con el concepto de visidon espiritual o vision interior, circulaba
también el concepto de oido del corazén u oido mental®°. Se trataba, pues, de un sentido interior
que permitia al observador percibir la musica silenciosa, es decir, la musica representada. Asi
pues, la musicay la danza no solo eran visibles, sino que también se experimentaban con otros
sentidos.

En el Cdodice de Oxford, las representaciones coreo-musicales se perciben con los sentidos
internos, no corporeos. Las imagenes del coro de franciscanos, por ejemplo, junto a la presencia
de David y a la vision celestial, activaban la memoria de la musica y el canto escuchados durante
las celebraciones liturgicas y paralitirgicas y acompanaban el proceso contemplativo. En otras
palabras, musica y danza estimulaban un proceso sensorial y al mismo tiempo mental y guiaban
al observador en la oracion, activando una compleja agencia en la que intervenian los sentidos
corporalesy los del alma.

4. Conclusiones

La singularidad iconografica del manuscrito de Oxford, junto con la falta de informaciones
firmes sobre su origen, destinatarios y promotores obliga a matizar cualquier propuesta
interpretativa sobre la reconstruccion histérica de su rol como objeto liturgico y herramienta
de rezo y meditacion. Sin embargo, es el mismo conjunto iconografico, que se entrelaza
con la cultura visual de la época, pero manteniendo un marcado caracter de originalidad y
unicidad, el que conduce a algunas de las reflexiones llevadas a cabo en este estudio. Las
miniaturas coreo-musicales, parecen seguir un esquema fijo, reiterado y deliberadamente
construido para vincular musica y danza a la vision divina, segun los preceptos franciscanos,
relatados en las biografias oficiales del santo. Una visidon que, por otro lado, se manifiesta en
una serie de variaciones, que culminan con la aparicion del Crucifijo y de la Virgen Lactans,
como focos del culto.

Por otro lado, la insistencia a lo largo de todo el manuscrito sobre el tema de la aparicion
de la divinidad, con un numero extraordinariamente elevado de escenas en las que se
desarrolla un esquema fijo protagonizado por uno o mas personajes en actitud orante y la
vision celestial de Dios, de coros angélicos, de la Dextera Patris, sugiere la articulacion de
un discurso por imagenes sobre la polémica teoldgica de la Vision Beatifica que se habia
desarrollado entre Avifion y Paris en las décadas anteriores a la realizacion del manuscrito.
Ulteriores investigaciones centradas en el conjunto de las miniaturas, mas alla de las de
sujeto estrictamente musical, podran aportar mas argumentos a esta primera aproximacion
a un tema sin duda complejo.

Para concluir, en el ms. Douce 313 muchas miniaturas, incluidas aquellas dedicadas a expresar
el jubilo y la alegria espiritual a través de la musica, insisten en el mecanismo que conduce a la
vision desde la oracion remarcando la importancia y el papel de la meditacién en el proceso de
ascension hacia lo divino.

5. Conflictos de intereses
Ninguno

28 Williamson, “Sensory Experience in Medieval Devotion”, 13; Camille, Gothic Art, 120; Barbara Newman,
“What Did It Mean to Say “I Saw”? The Clash between Theory and Practice in Medieval Visionary Culture”,
Speculum 80.1(2005), 1-43.

Williamson, “Sensory Experience in Medieval Devotion”, 12-13; Kessler, “Turning a Blind Eye”, 435.

Hilary Powell y Corinne Saunders, “Medieval and Early Modern Vision and Voices: Contexts and Approa-
ches”, en Vision and voice-hearing in Medieval and Early Modern Context, ed. por Hilary Powell y Corinne
Saunders, 1-14 (Londres: Palgrave Macmillan, 2020).

29
30



96 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

6. Apoyos

Articulo realizado en el marco del proyecto Mudanza. Dancing women, idolatry and rituals: visual
culture and cultural history of dance during the long Middle Ages PID2022-140028NB-100.

7. Referencias bibliograficas

Arcangeli, Alessandro. Davide o Salomé? Il dibattito europeo sulla danza nella prima eta moderna.
Roma: Viella, 2000.

Auberger, Jean-Baptiste. “Le bienheureux frere Pacifigue Rex Versuum et compagnon de Saint
Francois”. Archivum Franciscanum Historicum 92 (1999): 59-93.

Baschet, Jérdme. “Vision béatifique et représentations du paradis (Xle-XVe siecle)”. Micrologus,
La visione e lo sguardo nel Medio Evo (1995): 73-93.

Boersma, Hans y Louth Andrew. Seeing God: The Beatific Vision in Christian Tradition. Grand Ra-
pids: Eerdmans, 2018.

Butt3, Licia. “Danzando con Salome, esultando come Miriam”. En El teatre del Cos Dansa, espec-
tacle i rituals a la Corona d’Aragd, editado por Licia Butta, Francesc Massip y Ralil Sanchis
Francés, 69-144. Roma: Viella, 2022.

Butta, Licia. “Lors veissiez karole aler/ et genz moult noblement baler. La danza en los tratados
didacticos y de cortesia y su visualizacion en el relato poético-alegdrico en la Edad Media”.
Codex Aqvilarensis 39 (2023): 135-158.

Butta, Licia. “Nos sumus joculatores domini. La danza invisibile di Francesco e la saltatio spiritua-
le degli angeli”. En Giullare di Dio. Lo sguardo rovesciato di Francesco d’Assisi sul mondo,
editado por Carla Maria Bino y Nicola D’Acunto. Roma: Carocci, 2025. En prensa.

Bynum, Caroline Walker. “Somatomorphic Soul and Visio Dei: The Beatific Vision Controversy and
Its Background”. En The Resurrection of the Body in Western Christianity, 200—1336, editado
por Caroline Walker Bynum, 279-317. Nueva York Chichester, West Sussex: Columbia Univer-
sity Press, 2017, https:/doi.org/10.7312/bynu18528-011.

Camille, Michael. Gothic Art. Londres: Weidenfeld & Nicolson, 1995.

Campeggiani, Alessandro. “La sensibilité des danses au Moyen Age. Les Emotions des danseurs
et les perceptions des spectateurs dans les textes (inédits) d’Alexandre de Halés". Studi
francescani, trimestrale di vita culturale e religiosa a cura dei Frati Minori d’ltalia 121, n.° 1-2,
(2024). 97138.

Carvalho Dias, Jodo (ed.). European llluminated Manuscripts in the Calouste Gulbenkian Collec-
tion. Lisboa: Calouste Gulbenkian Museum, 2020.

Casagrande, Carla y Vecchio Silvana. Piacere e dolore: materiali per una storia delle passioni nel
Medioevo. Florencia: Sismel — Edizioni del Galluzzo, 2009.

Clouzot, Martine. “Sonare et ballare. Musique et danse dans les manuscrits des XIV et XV siécles”.
En Les représentations de la musique au Moyen Age, editado por Martine Clouzot y Christine
Laloue, 56-65. Paris: Cahiers du Musée, 2005.

Cobianchi, Roberto. “Cithara Angelica: experiencing God through music in Franciscan imagery
(with new observations on Botticelli Saint Francis Flanked by Music-Making Angels and an
initial G by the Master of the Budapest Antiphonary)”. En Aesthetic theology in the Franciscan
tradition. The senses and the experience of God in art, editado por Xavier John Seubert y
Oleg V. Bychkov, 163-185. Nueva York: Routledge, 2019.

Condon, Veronica. Ms. Douce 313: A Fourteenth Century Franciscan Missal in the Bodleian Li-
brary. Oxford, Richmond, Victoria: Spectrum, 1979 y Melbourne 1984.

Condon, Veronica. “The Mystery of the Provenance of a 14th Century Missal (Oxford, Bodleian
Library, Douce 313)". Scriptorium 35, (1981): 295-303; https:/doi.org/10.3406/scrip.1981.1226.

Condon, Veronica. “The Franciscan Confreres in the lllustration of a Fourteenth-Century Missal
(MS. Douce 313)". The Bodleian Library Record (1988): 18-29.

Condon, Veronica. “An Unusual Pentecost Cycle in a Fourteenth Century Missal”. En Medieval
texts and Images: Studies of Manuscripts from the Middle Ages, editado por Margaret M.
Manion y Bernard J Muir, 91-110, Filadelfia: Harwood Academic Publisher, 1991.

Dickason, Kathryn. Ringleaders of Redemption. Oxford: Oxford University Press, 2020: 66-76.


https://doi.org/10.7312/bynu18528-011
https://doi.org/10.3406/scrip.1981.1226

Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98 97

Dijk van, Stephen J. P. “Some manuscripts of the earliest Franciscan Liturgy”. Franciscan Studies
14, n.° 3 (1954): 225- 264.

Dykmans, Marc. Robert d’Anjou Roi de Jérusalem et de Sicile: La vision bienheureuse: Traité en-
voyé au pape Jean XXIl. Roma: Miscellanea historiae pontificiae, 30, 1970

Dykmans, Marc. “Les fréres mineurs d’Avignon au début de 1333 et le sermon de Gautier de Cha-
ton sur la vision béatifique”. Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 38
(1971): 105—148.

Dykmans, Marc. Les sermons de Jean XXII sur la vision béatifique: Texte précédé d’une intro-
duction et suivi d’'une chronologie de la controverse avec la liste des écrits pour et contre le
pape. Roma: Miscellanea historiae pontificiae edita a Facultate historiae ecclesiasticae in
Pontificia universitate Gregoriana, 34, 1973.

Fiero, Gloria. “Prayer Imagery in a 14th Century Franciscan Missal: (Oxford, Bodleian Library, MS
Douce 313)". Franciscan Studies 42 (1982): 21-47.

Flora, Holly y Toéth Péter. The Meditationes Vitae Christi reconsidered: New perspectives on text
and image. Turnhout: Brepols, 2021.

Guilloux, Fabien. Saint Francois d’Assise et 'ange musicien: théme et variations iconographiques
dans les collections du Museo Francescano de Rome. Romai: Istituto Storico dei Cappucci-
ni, 2010.

Guilloux, Fabien. “Saint Francois d’Assise et 'ange musician: un topos iconographique et musical
chrétien”. Imago Musicae 25, (2012): 29-75.

Kennedy, Vincent Lorne. “The Franciscan Ordo Missal in the Thirteenth Century”. Medieval Stu-
dies I (1940): 204-222.

Kessler, Herbert. “Turning a Blind Eye: Medieval Art and the Dynamics of Contemplation”. En The
mind’s eye: art and theological argument in the Middle Ages, editado por Jeffrey Hamburger
y Anne-Marie Bouchg, 431-439. Princeton: Princeton University Press 2006.

Kriiger, Klaus. “Visions of Inaudible Sounds: Heavenly Music and Its Pictorial Representations”. En
Voir I'au-dela: I'expérience visionnaire et sa représentation dans l'art italien de la Renaissan-
ce, editado por Philippe Morel, Andreas Beyer y Alessandro Nova 77-94. Turnhout: Brepols,
2017.

Lane, Barbara. “An Unpublished Bodleian Miniature: The Entombment in the Holy Sepulchre”.
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 39, (1976): 236-237.

Loewen Peter V. Music in early Franciscan thought. Leiden: Boston Brill, 2013.

Morgan Nigel J. “A French Franciscan Breviary in Lisbon and the Breviaries by Jean Pucelle and
his Followers”. En Quand la peinture était dans les livres. Mélanges en ’honneur de Frangois
Avril, editado por Mara Hofmann y Caroline Zohl, 203-221. Paris: Brepols, Bibliotheque Na-
tionale de France, 2007.

Newman, Barbara. “What Did It Mean to Say “I Saw"? The Clash between Theory and Practice in
Medieval Visionary Culture”. Speculum 80.1, (2005): 1-43.

Powell, Hilary y Saunders Corinne. “Medieval and Early Modern Vision and Voices: Contexts and
Approaches”. En Vision and voice-hearing in Medieval and Early Modern Context, editado
por Hilary Powell y Corinne Saunders, 1-14. Londres: Palgrave Macmillan, 2020.

Pyun, Kyunghee. “Pucellian Influence in llluminated Liturgical Manuscripts around 1350".
En Jean Pucelle: Innovation and Collaboration in Manuscript Painting, editado por Kyunghee
Pyun y Anna Russakoff, 171-196. Turnhout: Brepols, 2013.

Sand, Alexa. Vision Devotion and Self-Representation in Late Medieval Art. Nueva York: Cambrid-
ge University Press, 2014.

Sandler, Lucy Freedman. “Face to Face with God: A Pictorial Image of the Beatific Vision”. En
Freedman Sandler Lucy, Studies in Manuscript lllumination 1200-1400, 197-215. Londres: the
Pindar Press 2008.

Timmermann, Achim. “Revisiting Christ’s Tomb: A Note on a Miniature in Bodleian Ms. Douce 313".
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 70, (2007): 307- 310.

Trottmann, Christian. La vision béatifique. Des disputes scolastiques a sa définition par Benoit XII.
Rome: Ecole francaise de Rome, 1995.

Welch, Anna. Liturgy, Books and Franciscan Identity in Medieval Umbria (Medieval Franciscan).
Boston: Brill, 2015.



98 Butta, L. An hist. arte 35, 2025: 79-98

Williamson, Beth, The Madonna of Humility: Development, Dissemination and Reception, c.
1340—-1400. Woodbridge: Boydell Press, 2009.

Williamson, Beth. “Sensory Experience in Medieval Devotion: Sound and Vision, Invisibility and
Silence”. Speculum 88, n.°1(2013): 1-43.



