
485An hist. arte 35, 2025: 485-487

Catedrático emérito de Literatura y Civilización Españolas Contemporáneas de la Universidad 
de Aix-Marsella, estamos ante uno de los grandes hispanistas franceses que ha dado el último 
medio siglo. Discípulo de Manuel Tuñón de Lara y Joseph Perez, Paul Aubert fue director de 
estudios de la Casa de Velázquez entre 1991 y 1997, y sigue estando al frente del Bulletin d’Histoire 
Contemporaine de l’Espagne, que fundó hace ahora precisamente cuarenta años.

Para Paul Aubert, la historia de España en el siglo XX solo se puede investigar desde muchos 
ángulos simultáneamente: así, a partir del análisis riguroso de la peculiar situación política 
nacional, ha indagado en las sugerentes contradicciones de nuestros intelectuales desde finales 
del siglo XIX, pero también en una historia de la prensa, en la producción literaria o artística, así 
como el impacto que tuvieron los medios de masas como la fotografía, el cine o la radio. Y todo 
ello teniendo siempre muy presente el contexto internacional, lo que le convirtió en pionero de 
la historia de las trasferencias culturales, enfoque que se ha puesto tan de moda en los últimos 
tiempos, como sabemos. La historia de los medios de comunicación, la evolución −histórica y 
conceptual− de la novela o el teatro, el espionaje en España durante la primera guerra mundial 
o biografías como las de Manuel Azaña o Antonio Machado, han sido algunas de sus grandes
líneas de investigación desde hace décadas. Son líneas que él siempre ha entendido que se
entrelazaban entre sí y con muchas otras, con esa visión global y casi enciclopédica que sólo está
al alcance de unos pocos.

El libro que publicó hace pocos meses y que ahora reseñamos viene en cierta medida a 
actualizar toda su impresionante labor investigadora previa, y le confirma, además, como uno de 
los hispanistas más comprometidos con nuestra historia y −de esto hablaremos más adelante− 
también con nuestro presente.

Las preguntas que plantea en la introducción explican la necesidad y oportunidad de este 
libro. Y todas tienen que ver con esos vasos comunicantes que son la tradición, la modernidad 
y la vanguardia: ¿son causa o efecto de un tiempo concreto, o de unos activistas culturales 
concretos? ¿se pudo culminar el proceso de modernización en España? ¿por qué y para qué 
surgió la vanguardia? ¿la vanguardia artística deja de serlo cuando se convierte en producto 
para las masas? ¿la vanguardia política deja, en paralelo, de serlo cuando fía toda su existencia 
a esas mismas masas? Y, como resumen de tantas interrogantes, dos más todavía: el proyecto 
revolucionario que encarnan las vanguardias ¿fracasó o triunfó? y ¿es posible ofrecer una 
definición aceptable de la misma o solo tiene sentido si permanece indefinida?

Paul Aubert. La aventura de las vanguardias.
Sevilla: Renacimiento, 2024, 692 pp.

https://dx.doi.org/10.5209/anha.100612

Anales de Historia del Arte
ISSN: 0214-6452
ISSN-e 1988-2491

RESEÑAS

Javier Pérez Segura

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense


486 Reseñas. An hist. arte 35, 2025: 485-487

El asunto es serio para la historia de la cultura occidental, sobre todo porque no se trata de un 
fenómeno que haya acabado definitivamente, sino que sus planteamientos y sus consecuencias 
siguen nutriendo los discursos centrales de la creación actual (y también de la recepción por parte 
de la sociedad). Sus mitos siguen en pie, pero nadie sabe muy bien de qué se trata exactamente.

Quien tenga algo de tiempo para leer la célebre encuesta titulada “¿Qué es la vanguardia?”, que 
fue publicando en 1930 en La Gaceta Literaria (fundada por un activista, primero del surrealismo 
y luego del fascismo, tan indefinible a su vez como Ernesto Giménez Caballero) se dará cuenta, a 
partir de las respuestas que dieron sus decenas de entrevistados, de la fértil desorientación final 
que se deduce. También de la creciente presencia de un debate que entonces estaba empezando 
en España y que en los años treinta acabó siendo vertebral, como es el del compromiso social 
y político de nuestros intelectuales, escritores y artistas, en tanto en cuanto miembros de una 
sociedad que pusieron su creatividad al servicio de la ideología. Esa “vanguardia moral”, como 
la llama Aubert, es una de las protagonistas del libro, sin duda. No podía ser de otra manera 
si pensamos que desde el año de esa encuesta de la que acabamos de hablar, 1930, hasta el 
comienzo de la siguiente década, el país conoció cambios de régimen como la monarquía de 
Alfonso XIII, la segunda república, una sublevación militar y, desde abril de 1939, el inicio de una 
dictadura totalitaria que finalizó en 1975, hace ahora exactamente medio siglo.

Estructurado en tres grandes bloques −”Vanguardias artísticas y políticas”, “Un mundo nuevo” 
y “Una labor diaria”− ,el libro orbita sin cesar en torno al debate identitario, que en el caso de 
España resultó tan fundamental para la construcción misma del relato de la modernidad. Y 
aunque entiende con lucidez el enorme peso que tuvo nuestra idiosincrasia, defiende en paralelo 
la decisiva intervención de las propuestas foráneas, llegando a derribar el mito del aislamiento 
internacional. Algunos ejemplos de esa fluidez de comunicación son la gran cantidad de 
traducciones de pensadores extranjeros, la importancia de los corresponsales foráneos entre 
nosotros o la suscripción a revistas europeas de todo signo, como se puede comprobar en las 
secciones que tenían en nuestras propias revistas y periódicos. En ese proceso, Alemania tuvo 
un peso destacado, pero fue principalmente Francia a la que debemos que, desde mediados del 
siglo XIX, algunos españoles supieran lo que estaba pasando en el mundo de las ideas.

Es verdad que solo fueron “algunos”, lo que define otro de los cimientos intelectuales del 
libro, como fue el intentar resolver la difícil ecuación entre el evidente elitismo de los creadores y 
el destino social de la cultura del primer tercio del siglo XX. Movimientos como el ultraísmo o el 
surrealismo ejemplifican un abismo que, en el caso del segundo, solo la cultura visual de masas 
pudo estrechar en medios como la publicidad o el cine. Aunque reduciendo su componente 
subversivo a una ilustración de tabúes, fetiches, sueños y pesadillas, todo sea dicho.

Nos parece especialmente interesante el segundo bloque, “Un mundo nuevo”, porque 
abandona el terreno ortodoxo de la historia política oficial para detenerse en esos modos de 
ocio que se transformaron totalmente en ese tiempo. En primer lugar, la literatura: su análisis de 
los cambios que experimentó la novela como gran género de los años veinte y treinta es muy 
revelador en este sentido. Respecto al teatro o, en menor medida, a la poesía, también ofrece 
innumerables ejemplos de esos nuevos aires.

Por desgracia, el autor se enfrenta a una tarea casi imposible porque cada uno de los 
apartados que introduce, merece una monografía específica, y ni siquiera las más de 600 
páginas del volumen permiten otra cosa sino entrever el potencial de esos temas. Nos referimos, 
por ejemplo, a sus apuntes sobre la sexualidad, el erotismo, el culto al cuerpo, la moda, o los 
medios de masas como la prensa, la radio o el cine. Hemos echado en falta, por el contrario, 
que se hubiera detenido más en el creciente protagonismo que tuvo la mujer (como productora y 
como consumidora de esa cultura visual) durante los años previos a la guerra civil, o que abordara 
fenómenos tan definitorios de esa sociedad de consumo como el turismo de lujo, los viajes o el 
deporte.

Luego está la cuestión de la continuidad o ruptura de todos esos procesos de modernización 
y vanguardia durante y después de la guerra civil. Nos da la impresión de que el autor piensa 
que hubo más de la segunda que de la primera, y al menos en el terreno de las artes plásticas 
y visuales no estamos tan seguros. Opciones como el surrealismo mantuvieron plena vigencia 
en dibujos y grabados de Antonio Rodríguez Luna o Miguel Prieto; los fotomontajes de José 
Renau entonces son muy deudores de los que él mismo (o su amigo Manuel Monleón) habían 



487Reseñas. An hist. arte 35, 2025: 485-487

hecho en revistas anarquistas de los años treinta, como Orto o Estudios, que a su vez estaban 
inspirados en los del alemán John Heartfield; algunas fotografías de Kati Horna juegan con las 
sobreimpresiones como se había trabajado en el surrealismo, etc.

Ni siquiera esa ruptura parece más clara cuando se aborda el tiempo del primer franquismo. 
Es cierto que el autor habla de un espíritu latente, que se habría reactivado por ejemplo a finales 
de los años cuarenta con el grupo Dau al Set, pero también menciona el informalismo del grupo 
El Paso o la abstracción geométrica de Equipo 57, movimientos que son muy difíciles de conectar 
con cualquier episodio de las décadas anteriores.

En relación con el informalismo, disentimos de su afirmación de que el franquismo se resignó 
a fomentar una vanguardia oficial. En realidad, lo que hizo fue aprovecharse de esos jóvenes bien 
informados de lo que se estaba haciendo en Francia, Italia o Estados Unidos (art brut, arte otro, 
expresionismo abstracto) para utilizarlos como ejemplos de que la dictadura permitía todo tipo 
de arte. Los triunfos internacionales de los años cincuenta (en Bienales de Venecia y Sao Paulo, 
o en Internacionales del Instituto Carnegie de Pittsburgh) fueron manipulados claramente en ese
sentido.

Lo que sí me parece trascendental es el tono descreído pero rebelde y combativo del autor 
en las últimas páginas, en especial en algunas de las conclusiones. Le definen como lo que 
siempre ha sido, un intelectual comprometido con el tiempo que investiga, pero también del que 
forma parte. Y, de nuevo, pone sobre la mesa unas coordenadas trasnacionales, advirtiendo de 
los numerosos peligros que las democracias occidentales corren en la actualidad, tanto por los 
populismos como por la tendencia al totalitarismo que recorta libertades de expresión. Aubert 
encarna el papel nada condescendiente que debe tener todo historiador (en su caso, de la cultura 
y la civilización) respecto a la sociedad a la que pertenece. Por eso, este volumen −donde las 
certezas son tan importantes como las incertidumbres propias de todo intelectual serio− está 
llamado a convertirse en un referente en la comprensión global de la cultura española del primer 
tercio del siglo XX.


