
119An hist. arte 35, 2025: 119-135

Resumen. La pintura de So Barn (Provenza) (fines del siglo XV) yuxtapone un texto occitano 
de treinta y tres versos monorrimos con una figuración coréutica de impulsión circular o 
espiraliforme. A pesar de las descripciones al uso, el argumento figurativo, íntimamente unido 
al contenido poético, tiene poco de danza macabra y mucho de admonición escatológica, con 
lo que se acerca más a un sermón ilustrado. En él se recuerda el juicio individual del alma al 
enfrentarse a las cuatro Postrimerías que se muestran: Muerte, Juicio, Paraíso e Infierno, sobre 
las que el cristiano en la época medieval debía reflexionar si no quería condenarse. El motivo 
iconográfico de la danza sería el emblema de una vida poco acorde con los valores espirituales 
imperantes. Una muerte arquera asaeta los primeros personajes (todos laicos) que encabezan el 
baile. El ángel psicopompo pone en la balanza el alma del primer difunto. En lo alto del Paraíso, 
Cristo señala las balanzas. Y debajo, la boca del infierno traga la primera alma condenada.

La tabla presenta paralelos iconográficos con el fresco del convento franciscano de Morella 
(País Valenciano, finales del XV). Por un lado, la tipología coreográfica del círculo: un corro de vivos 
alrededor de un muerto que se muestran identificados jerárquicamente (Morella), un impulso 
espiral de vivos pudientes que culminan con uno de ellos yacente (Bar). Fuera del círculo, la Parca 
tira sus flechas contra los danzantes (Bar) y la imagen recuerda la muerte flechando el árbol de la 
vida que acompaña la danza de los estamentos en Morella.
Palabras clave: danza medieval; las cuatro postrimerías; sermón edificante; muerte arquera; Bar 
de Lop; pintura tardogótica; danza macabra de Morella.

[EN] An enigmatic dance in Lo Bar de Lop (Provence), 
a painted sermon?

Abstract. The painting from So Barn (Provence) (end of the 15th century) juxtaposes an Occitan 
text of thirty-three monorhymous verses with a choreutic figuration of circular or spiral-shaped 
impulsion. Despite the usual descriptions, the figurative argument, intimately linked to the poetic 
content, has little of a macabre dance and much of an eschatological admonition, making it closer 

Una danza enigmática en Lo Bar de Lop (Provenza), 
¿un sermón pintado?

https://dx.doi.org/10.5209/anha.100100 Recibido: 08/01/2025. Aceptado: 27/05/2025

Anales de Historia del Arte
ISSN: 0214-6452
ISSN-e 1988-2491

FORO (ARTE Y DANZA)

Francesc Massip Bonet
Universitat Rovira i Virgili 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://orcid.org/0000-0001-9926-5428
mailto:francesc.massip@urv.cat


120 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

to an illustrated sermon. It recalls the individual judgement of the soul when confronted with the 
four Afterworlds shown: Death, Judgement, Paradise and Hell, on which the Christian must reflect 
if he does not want to condemn himself. The iconographic motif of the dance would be emblematic 
of a life that was not in keeping with the spiritual values prevailing at the time. An archer death 
assaults the first characters (all lay people) who lead the dance. The angel psychomop places the 
soul of the first deceased on the scales. At the top is Paradise, with Christ pointing to the scales. 
And below, the mouth of hell that swallows the first damned soul.

The panel has iconographic parallels with the fresco in the Franciscan convent in Morella 
(Valencia, late 15th century). On the one hand, the choreographic typology of the circle: a circle 
of the living around a dead person who are hierarchically identified (Morella), a spiralling thrust of 
upper-class living people culminating in one of them lying down (Bar). Outside the circle, the Grim 
Reaper shoots his arrows at the dancers (Bar), and the image recalls the death arrowing the tree 
of life that accompanies the dance of the estates in Morella.
Keywords: medieval dance; the four last things; uplifting sermon; archer death; Bar sur Loup; late 
Gothic painting; Morella danse macabre.

1. Introducción
Los interrogantes que plantea la pintura de So Barn (actualmente, en francés, Le Bar-sur-Loup, 
Provenza, Alpes Marítimos, fines del siglo XV) se derivan de la ausencia de documentación 
que la contextualice: no se sabe nada de sus comendatarios ni se sabe cómo llegó a la iglesia 
de Sant-Jacme lo Major de la villa. No figura en los registros testamentarios del Conde de 
Bar, ni en las visitas pastorales donde se relacionaban las posesiones del templo. En 1850, 
M. Henry dice que la tabla estaba en la iglesia parroquial “de la Commune du Bar”, “fixé à l’un 
des côtés latéraux de la tribune de l’église du Bar”1, es decir, colgada en el lateral del púlpito 
desde donde se leía el evangelio y se predicaba a los fieles (el ambón). Pocos años después, 
Antoine-Léandre Sardoux acudió acompañado de Paul Sénéquier hijo, juez de paz en Grassa, y 
Víctor Lieutaud, bibliotecario de Marsella, que hicieron “descendre le tableau du lieu obscur où 
il était placé”2, puesto que no se veía bien3 (fig. 1). Por lo tanto, podría sospecharse que sería 
una pintura puntualmente usada por los predicadores desde el púlpito para ilustrar la homilía. 
Más adelante, Sardoux regresó con François Brun, quien hizo un calco de la parte figurada, y 
Edmond Blanc, que controló la transcripción de los versos. Del calco Brun hizo una acuarela 
que se publicó como anexo al artículo de los Annales4, así como la transcripción (y traducción 
al francés) del texto5. Sardoux data la pintura a partir de los trajes que atribuye a la época de 
Luis XII o de su predecesor Carlos VIII, es decir, entre 1490 y 1515. Descarta que el tema sea la 
danza macabra, antes bien una especie de Memento mori: “Pensez à la mort. Qu’elle ne vous 
surprenne pas à l’improviste au sein de la joie et des plaisirs : il y va de votre damnation éternelle 
dans une autre vie!”6.

1	 Dominique M. J. Henry, “Notice sur un tableau curieux”, Bulletin trimestriel de la Société des sciences, 
belles-lettres et arts du département du Var, 18, 1 (1850): 98-99.

2	 Antoine-Léandre Sardoux, “La Danse macabre de Bar”, Annales de la Société de Lettres, sciencies et arts 
des Alpes-Maritimes, 8 (1882): 180-181.

3	 Parece que M. Sénéquier padre había sido el primero en dar noticia de la pintura (no hemos encontrado 
la fuente). Su hijo Paul corrobora la visita con Sardoux: “Nous l’avons trouvé suspendu dans l’église, à une 
hauteur que l’œil ne pouvait en percevoir les détails et caché à moitié par un confessionnal derrière lequel 
il devait infailliblement tomber en pièces, sous l’action de l’humidité. Nous l’avons tiré de là et l’avons pro-
visoirement déposé au presbytère ou il est à l’abri de tout danger et où on peut l’examiner fort à l’aise”. En 
este punto, hay una nota a pie de página: “Il est aujourd’hui dans la salle des délibérations du Conseil de 
Fabrique (Note de l’éditeur)” cf. Paul Sénéquier La danse macabre du Bar (Grasse: Crosnier Fils, 1892), 2. 
Todavía en 1906 figura como exhibida en la Sala del Consejo según Armelle de Feraudy, Le Bar-sur-Loup 
(Les Grandes Imprimeries, 2016), 40.

4	 Sardoux, “La Danse macabre de Bar”, Pl. XIII A.
5	 Ibid., 182-183.
6	 Ibid., 186.



121Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Figura 1. Pintura de la iglesia de Sant-Jacme Lo Major de So Barn (Grassa, Alps Maritimes, Provence). Foto 
del autor.

2. Una leyenda reciclada
Hay que descartar la leyenda que recoge, entre otros, Edmon Rossi y que se reproduce en el 
tríptico que sobre la pintura distribuyen en la oficina de turismo y en la iglesia del Barn7. Según 
esta leyenda más o menos popular, la pintura conmemoraría unos supuestos hechos de 1437: 
El conde de Barn invita a otros dignos personajes a un banquete en tiempos de Cuaresma. Un 
baile cierra la jornada, pero tres de los participantes mueren durante la noche. Se piensa que los 
danzantes han sido castigados por Dios por haber bailado en tiempo cuaresmal, cuando estaba 

7	 “Nous étions en 1437, le Carême approchait. N’en ayant cure, le beau et léonin Bertrand préparait déjà 
une grande soirée […] Festoyer pour la Carême ! […] Après le bal où les invités se déchaînèrent, enivrés 
de gaieté et de bon vin, la nuit se poursuivit en jeux galants où chacun pu s’adonner librement à la licence 
[…] Hélas, parmi les hôtes du châtelain, certains frappés comme par une étrange malédiction, ne devaient 
plus se réveiller […] Après cet épisode funeste, devenu un homme anéanti par le poids du chagrin et des 
regrets, Bertrand le taciturne, torturé à jamais par le souvenir de cette nuit de Carême, vécut solitaire, 
enfermé entre les murs austères et vides de son château… Aujourd’hui, au-delà des siècles, subsiste un 
témoignage troublant de l’existence tumultueuse du comte de Bar. Il s’agit d’un étrange tableau anonyme 
sur bois, daté du XVe siècle, intitulé La Danse Macabre, exposé dans l’église Saint Jacques, située sur 
la place du village actuel de Bar-sur-Loup […] Cette relation, semblable à une bande dessinée, rappelle 
en images symboliques, le tragique destin de Bertrand de Grasse, seigneur du lieu” Edmond Rossi, Les 
aventures du diable en Pays d’Azur (Cannes: Alandis Éditions, 2004).



122 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

totalmente prohibido el ejercicio coréutico, y entonces el noble, para expiar el pecado, hace 
construir una capilla y encarga la pintura en cuestión8.

El motivo de los danzantes malditos por bailar en un lugar santo o en un tiempo sagrado 
aparece ya en una crónica del siglo XI, cuando unos campesinos bailaban y cantaban por Navidad 
en el cementerio situado junto a la iglesia de Kölbigk (obispado de Halberstadt), estorbando los 
oficios, y el cura les arrojó una maldición: que no pudieran parar de bailar durante todo un año. Y 
así fue, hasta que intervinieron las altas jerarquías de Hildesheim y Köln: después durmieron tres 
días y tres noches, y algunos se dejaron la piel9. Todo apunta a un relato legendario que se repite 
entre los predicadores del siglo XIII como tema folclórico, ejemplificado ora en una danza de 
caballejos que, al entrar en la iglesia, es fulminada por un rayo cual castigo divino, como explica 
el dominico Étienne de Bourbon referido a un caso de la diócesis de Elna (Rosellón)10, ora en 
una danza de jóvenes, también con caballos de ficción, que bailaban en la plaza contraviniendo 
el dictamen del predicador, y el suelo se abrió y se los tragó, como explica Jean Gobi11. La 
leyenda es recogida por Vincent de Beauvais en su Speculum historiale en el siglo XIII y traducida 
durante el siglo siguiente por Jean de Vignay (Miroir historial): en la víspera de Navidad, quince 
hombres y tres mujeres se ponen a bailar en el cementerio y “menoient les karoles et chantoient 
chançonnetes séculières” que entorpecen la celebración de la misa, con lo cual mosén Robert 
los maldice a bailar ininterrumpidamente durante un año. El “fils du prêtre” intenta sacar a su 
hermana de la danza maldita pero no consigue más que arrancarle el brazo12. Aún en 1493 el 
relato coreizantes per annum se incorpora a la Crónica de Nurenberg de Hartmann Schedel 
como hecho sucedido en tiempos del emperador Heinrich en la iglesia de san Magno de Ralb, 
diócesis de Magdeburgo, Sajonia. Habla de 33 bailarines, 18 hombres y 15 mujeres, los cuales 
toto illo anno sine intermissione aliqua corisando cantarent. Ni el rocío ni la lluvia, ni el frío ni el 
calor, ni la fatiga o el hambre pueden detenerlos. Al año, el arzobispo Horebertus los libera con un 
exorcismo y los reconcilia con la Iglesia13 (fig. 2).

Fuera de estas fábulas14, en ninguna parte consta que la tabla fuera pintada en Barn o para 
Barn, aunque la primera localización conocida la sitúa dentro de la iglesia quizás como vestigio 
de encendidas homilías de otros tiempos.

8	 Jean Maillard, “Danse & Jugement dernier au Bar-sur-Loup”, Revue belge de Musicologie, 34/35 
(1980/1981): 78.

9	 Catherine Ingrassia, La Danse Médiévale (Beauchamp: Le lOcal, 2010), II, 8.
10	 Albert Lecoy de la Marche, Le rire du prédicateur. Récits facétieux du Moyen Âge (Montrouge: Brepols, 

1999), 107-108.
11	 Jean-Claude Schmitt, Le corps, les rites, les rêves, le temps. Essais d’anthropologie médiévale (París: 

Gallimard, 2001), 180
12	 Jean Claude Schmitt, Les rythmes au Moyen Âge (París-Luçon: Gallimard, 2016), 175. 
13	 Hartmann Schedel, Liber Chronicarum (Núremberg: Antonius Koberger, 1493), fol. 187v. Hay quien rela-

ciona estos casos con la coreomanía o Baile de san Vito, presunta epidemia que se documentaría en 
1374 (Aachen) o en 1514 (Estrasburgo), entre otros lugares: John Waller, Time to Dance. A Time to Die: The 
Extraordinary Story of the Dancing Plague of 1518 (Cambridge: Icon Books, 2008); J.Waller, “A forgotten 
plague: making sense of dancing mania”, The Lancet, 373 (2009): 624-625. Sin embargo, investigacio-
nes recientes consideran la coreomanía una leyenda construida a inicios de la edad moderna, que ha 
originado un sinfín de interpretaciones anacrónicas: Donatella Tronca, “Coreomania e ballo di san Vito. La 
dimensione religiosa e l’invenzione moderna delle danze oscure medieval”, Riforma e Movimenti Religio-
si, 16 (2024): 24, 31-33; Alessandro Arcangeli, “La danza tra malattia e cura: il medico e la tarantela”, en Il 
grande danzatore. Il tarantismo e il potere del ballo nella prima età moderna (Calimera: Kurumuny, 2022), 
53-89.

14	 Se corresponden a la tipología de cuento folklórico ATU 779E* del catálogo de Hans-Jörg Uther (The 
Types of International Folktales. A Classification and Bibliography. Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia 
& Academia Scientiarum Fennica, 2011, I: 436-437), que aparece con distintas variantes en toda Euro-
pa; y al catálogo de motivos de Stith Thompson (Motif-Index of Folk-Literature. A Clasification of Narra-
tive Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books 
and Local Legends, Bloomington & Londony Londres: Indiana University Press, 1955-1958) aparece en 
el C94.1.1. Agradezco al Prof. Emili Samper Prunera (URV), el habernos señalado de tales índices tipológi-
cos que recogen la variopinta leyenda de los danzantes condenados.



123Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Figura 2. “coreizantes per annum” Liber Chronicarum de Hartmann Schedel (grabados de Michael Wolgemut 
& Wilhelm Pleydenwurff), Nürnberg: Anton Koberger, 1493, fol. 187v (BnE, INC/295, digitalizado. © Public 

Domain)

3. Una misteriosa tabla
Se trata de un óleo realizado sobre cuatro paneles verticales de madera de nogal, que, unidos 
y enmarcados, constituyen una tabla de 1,75 metros de altura por 1,35 metros de ancho. En la 
parte superior se encuentra la representación iconográfica de la danza ocupando un tercio 
del conjunto y, debajo, un texto en provenzal de treinta y tres versos monorrimos alejandrinos, 
cesurados en la sexta sílaba tónica, con una única rima en -ansa, como exige el motivo 
iconográfico de la danza: “O paures pecadours, haias grant recordansa / que vous mourres 
tantost, non hi fassas doutansa; / e vous ballas souven e menas folla dansa”15. Según Ramello16 
esos versos se agrupan en cuatro octavas (la segunda estrofa de nueve versos, un verso de 
más justo en el medio de la composición). La octava es la tipología de copla por excelencia 
de las danzas macabras europeas, y solo por la medida del verso difiere del prototipo 
octosilábico. También observa, a partir de ciertas características léxicas, rasgos propios del 
antiguo valdés, dialecto provenzal que sobrevive en ciertos valles del antaño condado de Niza, 
en la actual frontera franco-italiana, donde se habrían refugiado los seguidores de Valdo de 
Lion, que tenían como elemento diferenciador la predicación en público de los laicos, cosa 
que les valió la condena católica17. De la estructura métrica del poema (octavas de alejandrinos 
monorrimos y unisonantes) hallamos una semblanza en la tradición poética occitana con el 

15	 Joel Saugnieux, Les danses macabres de France et d’Espagne et leur prolongements littéraires (París: 
Société d’Édition Les Belles Lettres,1972), 310.

16	 Laura Ramello, “Una danza ‘macabra’ di tradizione valdese in Provenza: Bar-sur-Loup”, Prospero XV 
(2009): 38-39.

17	 Ramello, “Una danza ‘macabra’”, 40-41.	 .

https://ca.wikipedia.org/w/index.php?title=Anton_Koberger&action=edit&redlink=1


124 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Planh de Sordello dedicado a la muerte del trovador provenzal Blacas d’Aulps (1236) (Rialto 
437.24), una composición de mucho éxito, cuyo esquema fue utilizado por otras composiciones 
ulteriores. El ejemplo más antiguo, sin embargo, aunque sin ninguna relación con la muerte, 
sería la canción de Guilhem de Sant Deisdier o de Saint-Leidier, conservada con su melodía 
“Pos tan mi fors’amors que mi fai entremetre”18.

4. Taxonomía coréutica: ecos y singularidad
La tipología coréutica parecería corresponderse a primera vista con una carola (danza en corro) 
abierta, pues no se acaba de cerrar el círculo, quizá roto por la caída de uno de los danzantes 
asaeteados por la Muerte que aparece, fuera de la danza, provista de arco y un carcaj lleno de 
flechas que va disparando contra los bailarines. Aparte de haber dado muerte al danzante que 
yace en el suelo, ha herido en el pecho a su pareja, y se dispone a seguir lanzando viras a los 
coreutas que, en ningún caso van caracterizados según una discriminación estamental como 
es habitual en las danzas macabras. Esto la aleja también de la danza en círculo del convento de 
Sant Francesc de Morella, un fresco de hacia 1475, en el que bailan eclesiásticos y laicos según 
la jerarquía usual (del papa al lego, del rey al labrador, incluyendo mujeres y un niño con ostensible 
chichonera), que es una danza de los vivos en torno a un cadáver situado en el centro del corro 
en un sarcófago que funciona como espejo admonitorio que les advierte: “Fui como sois, seréis 
como soy”19 (fig. 3). Ahora bien, Morella presenta también, fuera de la danza, una Muerte que 
asaetea al árbol de la vida, mordisqueado por dos ratas (que simbolizan el día y la noche, el paso 
del tiempo, un tema de origen oriental e inspiración budista)20 y con la copa poblada por los 
vivos que reciben los dardos21. Esta muerte sagitaria, representada no por un esqueleto, sino 
por un cadáver eviscerado, con la aljaba colgada de la cintura y con el arco listo para disparar, 
avecina ambas representaciones macabras, la valenciana y la provenzal, así como la presencia 
de un texto, muy perdido en Morella22, con que sin duda se cantaba la danza porque en el caso 
franciscano acompaña un tetragrama con las notas musicales que se corresponden nada menos 
que con la célebre pieza Ad mortem festinamus del Llibre Vermell de Montserrat (c. 1399), que en 
Morella es un contrafactum con texto catalán que para nada traduce la canción latina original23. 
Añadamos que el árbol de Morella se relaciona con un grabado hispano anterior a 1454 y con 
un fresco del Patio de los Evangelistas del monasterio de San Isidoro del Campo (Santiponce, 
Sevilla), donde el árbol de la muerte o de los estamentos es el mástil de una embarcación que 
surca el oleaje24. El hecho de que la muerte morellana lance sus flechas al árbol de la vanidad, 
habitado por los estratos sociales más elevados, podría relacionarse con el hecho que la danza 
de Bar solo reúna personajes acomodados.

18	 CdT 234.16. Agradezco a la Prof. Marina Navàs (URV) el habernos señalado tales precedentes.
19	 Francesc Massip & Lenke Kovács, “La Danse macabre dans le Royaume d’Aragon: iconographie et spec-

tacle au Moyen Âge et survivances traditionnelles”, Revue des Langues Romanes, 105, 2 (2001): 207.
20	 Francesc Massip, “Huellas de Oriente en las representaciones macabras de la Europa medieval : el caso 

catalán”, Cuadernos del CEMYR, 19 (2011): 145.
21	 Francisca Adell Fígols, “La Danza de la Muerte del Convento de S.Francisco de Morella”, Penyagolosa, 1 

(1999): 40-41.
22	 Francesc Massip, “La mort à scène: image, dialogue et coréographie dans les réprésentations macabres 

catalanes”, Le Moyen Age, 3-4 (1/2021):145-9.
23	 F.Massip y L.Kovács, El baile: conjuro ante la muerte. Presencia de lo macabro en la Danza y la Fiesta 

Popular (Ciudad Real: CIOFF España, 2004), 74-75, que sigue a pies juntillas Maricarmen Gómez Mun-
tané, El Llibre Vermell. Cantos y Danzas de fines del Medioevo (Madrid: Fondo de Cultura Económi-
ca, 2017), 91.

24	 Helena Carvajal González, “Has aprendido los cambiantes rostros de esta divinidad ciega: análisis de la 
relación entre imagen, texto y materialidad en un facticio de la Casa Mendoza (BNE Mss/10269)”, Anuario 
de Estudios Medievales, 52/2 (2022): 533, 540-541.



125Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Figura 3. Fresco de la sala De Profundis del convento de Sant Francesc de Morella (c.1475). Foto: Raül 
Sanchis (con permiso del autor).

A pesar del aspecto circular interrumpido que ofrece la pintura de Bar, una mirada más atenta 
nos permite constatar que las tres parejas del fondo avanzan cogidas de la mano de dos en 
dos, como si estuvieran desarrollando una baja danza, la forma coréutica de moda en el siglo XV 
en el ámbito laico y particularmente cortesano25. El siguiente danzante es una mujer que no se 
agarra a nadie, y el que viene a continuación se nos presenta medio de espaldas y con los brazos 
extendidos, como si quisiera reunir a los danzantes. Algunos le han asociado a un supuesto guía o 
maestro de danza, el único que estaría desparejado, pero, por lo demás, no hay ningún elemento 
fehaciente que lo corrobore. Luego viene una mujer que ya ha sido herida por el viratón mortífero 
también con los brazos extendidos, y un último bailarín que se retuerce hacia atrás, con una 
pierna alzada, y los brazos en cruz, pero a pesar de la postura no presenta todavía ninguna herida 
de flecha. Por lo tanto, los únicos enlazados por parejas son los 6 del fondo, otros cuatro van 
desparejados y un último yace en tierra muerto. Sin embargo, el movimiento compositivo sí que 
parece instar a la circularidad o a un impulso espiraliforme. Como es sabido, Dante y Virgilio, en 
su bajada a los infiernos, giran generalmente en sentido antihorario, hacia la izquierda, que es el 
lado del mal. La truncada danza de Barn gira también hacia la izquierda (de los bailarines), como 
es habitual en la iconografía de la danza diabólica o idolátrica que suele presentar a los demonios 
e idólatras yendo hacia la izquierda del espectador.

5. Un trasfondo edificante
Deberíamos preguntarnos si el texto provenzal que ocupa los dos tercios de la tabla de Barn 
habría servido también para acompañar la interpretación de la danza como el texto de Morella. Si 
no fuera porque está en verso, parecería el texto de un predicador con el objetivo de aleccionar 
a la gente desde el púlpito, acerca justamente del tema escatológico de las ultimidades del 
hombre, los Novissimae res o Quattuor hominum Novissima: las cuatro postrimerías, conceptos 
sobre los que el hombre debía meditar continuamente (Muerte, Juicio, Paraíso e Infierno), en que 
la acerba mors significaba ciertamente la separación del alma y el cuerpo, pero sobre todo era la 
amarga medicina, el pasaje, el tránsito, el imperativo fatal y necesario para llegar a una eternidad 
dualista de gracia o de tormento, como vemos en el fresco que cubre la bóveda de la iglesia de 
Santa María de Arties (Naut Aran 1580), con los muertos que salen de las tumbas, el Juicio en el 
centro, la ciudad celeste o Paraíso a un lado y la boca infernal en el otro (fig. 4).

25	 En ningún caso se puede hablar de ‘farandola’, como señala Frédéric-Édouard Schneegans, “La ‘Danse 
macabre’ du Bar”, Romania, 212 (1927): 553.



126 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Figura 4. Juicio final, fresco de la iglesia de Santa Maria d’Arties (Naut Aran, 1580) (Foto del autor).

Pues bien, en la pintura de Barn el primer fin, la Muerte, está personificado por el cadáver 
sagitario, el segundo, el Juicio, aparece a la derecha encarnado por el arcángel san Miguel en 
el momento de pesar el alma del difunto bajo la atenta mirada del Paraíso, mientras un diablo 
intenta decantar el plato de la balanza hacia sus dominios mediante un garfio. Y en el extremo 
inferior, el Infierno en la forma usual de boca de dragón engullidora de almas condenadas (fig. 5).

Figura 5. François Brun: calco de la danza publicado en 1882 (Annales de la Société de Lettres, sciencies et 
arts des Alpes-Maritimes, VIII) (© Public Domain).

Hay quien ha querido estimar una dúplice condición del Juicio puesto que, además de las 
balanzas del psicopompo señaladas por un Cristo de gesto ecuánime que aparece en lo alto 
entre nubes, se mostraría un juicio terrenal, puesto que a la izquierda de la representación hay 
un grupo de gente encabezados por dos hombres con la cabeza cubierta, uno con traje talar 
ocre, bastón en mano de autoridad, otro con túnica roja hasta media pantorrilla, que con gestos 
indiciales (que estiman o señalan con el dedo índice) parecen evaluar la escena de la danza. 
¿Serían los jueces civiles, como alguien ha interpretado?26. ¿O el predicador laico propio de 
los valdeses? ¿O serían espectadores de rango que se complacen en la contemplación de la 
siniestra danza de sus congéneres? Esta acción de mirar, aunque sea valorativa, podía entrañar 
cierta pecaminosidad27, por la carga negativa que conllevaba la simple visión de la danza28.

26	 Feraudy, Le Bar-sur-Loup, 41.
27	 Éric Palazzo, L’invention chrétienne des cinq sens dans la liturgie et l’art au Moyen Âge (París: Les Éditions 

du Cerf, 2014).
28	 Licia Buttà, “Visiones coréuticas: danzas diabólicas en el relato hagiográfico y ejemplar”, eHumanista, 56 

(2023): 62.



127Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Sea como fuere existía la preocupación por poner cara a cara al ser humano con la meditación 
ante las Postrimerías como instrumento de salvación en el momento del juicio particular del alma, 
aspecto que se inscribe en la vasta operación de reconducir a la doctrina católica la expresión 
macabra de clara coloración laica propia de las danzas tardomedievales. Con el Humanismo se 
propaga la noción de experiencia individual frente a la muerte mediante la reflexión personal 
sobre las Cuatro Postrimerías. Un tema iconográfico que aparece en la segunda mitad del siglo 
XV en el contexto de la devotio moderna. La memoria de la muerte y de las demás Postrimerías 
adquiere un singular protagonismo y tiene su incidencia en la transformación de las danzas 
macabras tardomedievales29. Como motivo iconográfico nunca logró gran popularidad en el 
arte medieval o posterior. Según Louis Réau se reservó para la decoración de confesionarios, 
galerías de los claustros e ilustración de Libros de Horas30. En este sentido, la tabla de Bar 
puede ponerse en parangón con otra creación catalana coetánea: el conjunto de cinco capiteles 
gerundenses, cuatro remontados al patio de la casa Estorch de Girona, y el quinto depositado 
en el Museo de Arte de la misma ciudad (n.º de inventario 133), sin duda procedentes del antiguo 
convento franciscano de la población, que fue desmantelado y vendido a mediados del siglo XIX, 
después de la nefasta desamortización de Mendizábal (1835)31 (fig. 6). Estamos ante un programa 
escatológico relativo a las cuatro finalidades últimas o Quattuor hominum Novissima ante las 
que el cristiano debía meditar para prepararse a bien morir. Y quién sabe si tal arquería estaría 
situada en el cenobio de Girona frente a una sala De Profundis parecida a la que encontramos 
en el convento franciscano de Morella, donde se exponía el cadáver del fraile que fallecía y se le 
cantaba el último responso antes de su sepultura, y donde se figura la citada danza en círculo de 
los estamentos en torno al muerto (papa, rey, reina, conde, condesa, burgués, burguesa, madre 
e hijo, dominico, jurista, campesino, monja, monjes benedictinos, frailes franciscanos, obispo y 
cardenal).

Figura 6. Capitel de la danza macabra procedente del convento de Sant Francesc de Girona (hoy en la casa 
Estorch). Foto del autor.

29	 Francesc Massip, “Mors, Iudicium, Infernus, Gaudia Caeli: les quatre Fins dernières et leurs représen-
tations”, en Mort n’epargne ne petit ne grant. Études autour de la Mort et de ses représentations, ed. 
por Ilona Hans-Collas, Didier Jugan, Daniel Quéruel y Bertrand Utzinger, 302-320 (Vendôme: Editions du 
Cherche-Lune, 2019), 304.

30	 Louis Réau, Iconografía del arte cristiano. Iconografía de la Biblia. Nuevo Testamento (Barcelona: Ed. del 
Serbal, 1996), 1/2, 659-661.

31	 Francesc Massip, “Nova representació plàstica de la dansa de la mort”, Matèria. Revista d’Art, 2 (2002): 
279-286.



128 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Los dos ejemplos catalanes, creados para el ámbito conventual franciscano, parten de una 
preocupación aparentemente común a la de la tabla de Bar, aunque con formas muy diferentes 
y con distintas finalidades. El aspecto claramente laico de la pintura de Bar se refuerza con la 
indumentaria de los bailarines, a la moda cortesana de la época: las mujeres con vestidos hasta 
los pies y con pechera; de mangas anchas y de amplios pliegues (tres de ellas) o estrechas y 
ajustadas al brazo (las otras dos); ceñidas con un cinto o con un entalle por debajo de los senos, 
y cubiertas con bonetes, toca o velo. Los hombres, todos cubiertos con sombreros bajos (solo 
uno con gorro negro asegurado con cinta debajo de la barbilla), van vestidos con jubones y 
calzas ajustadas con bragueta, en tres de los hombres tapada por un faldellín corto. Aunque, 
como hemos dicho, la figura coréutica parece aspirar al corro, de hecho, en propiedad, podría 
ser una baja danza en la que sólo tres parejas se cogen de las manos; las otras dos parejas se 
han separado quizás con motivo de la irrupción de la Parca. Desparejado y yaciente, quien quizás 
fuere el verdadero maestro de danza, el primero en caer, exhala su alma por la boca tirada por 
un diablillo. En cuanto al músico que acompaña a la danza, toca una flauta de tres agujeros con 
la izquierda y un tamboril con la derecha, como el instrumentista que conduce la hilera danzante 
del castillo de Oroners (La Noguera)32, también de aspecto más o menos cortesano, aunque 
en el grafiti leridano viene reforzado por otros tres músicos: dos trompetas y un rabel, los tres 
cubiertos, mientras que el que toca el caramillo va con la cabeza descubierta y el pelo suelto (fig. 
7). El de Barn comparte con sus bailarines el bonete en la cabeza, las calzas ceñidas, aunque el 
jubón va abotonado por completo y es de mangas abiertas que cuelgan desde el codo y dejan ver 
debajo la camisa ajustada a los antebrazos.

Figura 7. Danza en hilera, grafitti del castell d’Oroners (Lleida, s. XIII-XIV), calco del Museu de la Noguera 
(Balaguer) (con permiso).

Todos los danzantes, músico incluido, presentan una especie de diablillo negro sobre su 
cabeza, que ha sido interpretado por Armelle de Feraudy como el pecado y lo ha puesto en 
relación con cierta pintura del Musée Unterlinden de Colmar, aunque allí el diablo sale de la 

32	 Prim Bertran i Roigé y Francesc Fité i Llevot, “Primera aproximació a la ceràmica grisa i als ‘graffiti’ del 
castell d’Oroners (Àger, Lleida)”, Acta Historica et Archaeologica Mediaevalia, 5 (1984): 408-409.



129Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

boca de un endemoniado en el momento de ser exorcizado33 (fig. 9). Un diablito parecido emana 
de una muchacha que, situada a sus pies, recibe el exorcismo del obispo San Siffrein en el ala 
izquierda del retablo de la coronación de María (c. 1460), atribuido al taller de Enguerrand Quarton 
(c 1412/15-1466), conservado en la catedral de la localidad provenzal de Carpentràs (Valclusa)34. 
Los que también llevan diablos sobre la cabeza o a hombros (en trinches) son los vicios capitales 
de la Capilla de los Penitentes Blancos de La Tor del Tinea, aunque son más grandes35(fig. 10).

 
 Figura 8. Pintura de la iglesia de Sant-Jacme Lo Major de So Barn (Grassa, Alps Maritimes, Provence). 

Detalle. Foto del autor.

33	 Se trata de un panel desgajado de un retablo dedicado a San Vito (1474), aquí curando a un poseído por 
el demonio, procedente de la iglesia del monasterio de Tegernsee, atribuída al pintor de Munich Gabriel 
Mälesskircher. cf. Sophie Springer, Die Tegernseer Altäre des Gabriel Mälesskircher (Múnich: Tuduv Ver-
lag, 1995), 30-31, 111-113 y Fig. IV; apud Isolde Lübbeke, “Das Pfeilmartyrium des Heiligen Sebastian ein 
spätgotisches gemälde eines Bayerischen meisters”, Wallraf-Richartz-Jahrbuch, 61 (2000): 105, fig. 8 y 9, 
que identifica la tabla de Colmar con el retablo de San Vito de Tegernseer y la pone en relación con otras 
tablas procedentes del mismo retablo, hoy en München en la Städtische Galerie im Lenbachhaus y en la 
Bayerische Staatsgemäldesammlungen.

34	 Agradecemos el señalamiento del retablo de Carpentràs (y la cita bibliográfica de la nota anterior) a Mireia 
Castaño Martínez (UNED-Université de Genève), autora de una tesis doctoral sobre “La peinture à Lyon 
au milieu du XVe siècle”, bajo la dirección del prof. Frédéric Elsig, defendida el 4 de septiembre de 2021 
y publicada como Le Maître du Roman de la Rose de Vienne (Cinisello Balsamo: Silvana Editoriale, 2022). 
La tabla de Bar ha sido relacionada también con otro retablo de Quarton sobre la Coronación de María 
para la cartuja de Villeneuve d’Avignon (Maillard, “Danse & Jugement dernier au Bar-sur-Loup”, 73), parti-
cularmente con los vivaces personajes humanos del friso inferior donde se representa el Purgatorio y el 
Infierno.

35	 De factura similar, aunque ya lejos de Provenza, podemos mencionar los de la iglesia de San Miguel Ar-
cángel de Sieso (Huesca) o los de la Cappella di San Ferreolo de Grosso (Torino). Por no hablar del prece-
dente en la imagen que acompaña la Cantiga 67 del Códice Rico de las Cantigas de Santa María (s. XIII), 
donde un diablo alado sale de la boca de un cadáver (María Victoria Chico Picaza, “Composición, estilo y 
texto en la miniatura del Códice Rico de las CSM”, Alcanate VIII (2012-2013): 172-173.



130 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Figura 9. “Saint Guy guérissant un possédé”, tabla atribuida a Gabriel Mälesskircher (1474), Musée 
d’Unterlinden, Colmar (Alsacie). Imagen cedida por Armelle de Feraudy (So Barn).

Observados más de cerca, cada uno de los diablitos parece adoptar una actitud coréutica 
acorde con la postura del danzante que tiene debajo, o mejor, remedándola, con lo que se podría 
estar evocando aquel exemplum del Liber exemplorum ad usum praedicantium (siglo XIII) donde 
se relata la visión de unos danzantes cuya coreografía era regida por diablos que les cabalgaban 
y, cual titiriteros, movían sus articulaciones y les guiaban en cada paso de danza como si de 
marionetas se tratara. Además, en los exempla medievales es frecuente asociar la danza con la 
posesión diabólica36, y el exorcizado de Tegernsee se presenta con un gesto descompuesto y la 
cabeza echada hacia atrás como el bailarín del gorro atado al cuello de Bar.

En cualquier caso, los diablillos negros emplazados sobre la cabeza de los bailarines podrían 
ser la contrapartida simbólica de las llamas pentecostales sobre las cabezas de los apóstoles37. 
Así, mientras la inspiración del Paráclito hiciera a los discípulos políglotas e instruidos, el 
tejemaneje diabólico convierte a los cortesanos en danzarines de la torpeza, conducidos a 
exhalar un alma que no resiste el implacable pesaje final.

36	 Buttà, “Visiones coréuticas”, 58-59, 68.
37	 Feraudy, Le Bar-sur-Loup, 41.



131Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Figura 10. Cabalgata de los vicios, Avaritia & Luxuria, La Tor, Capilla de los Penitentes Blancos. Foto del autor.

6. Versos en danza
Si analizamos el texto, vemos que se dirige a los pobres pecadores, la humanidad entera, para 
recordarles la proximidad de la muerte. Por tanto, funciona como un memento in limine mortis, 
es decir, una instancia a los pecadores a recordar la inminencia de la Parca para que reflexionen 
sobre la vida y traten de reparar los males cometidos si quieren obtener la clemencia divina. En 
la primera estrofa se menciona el baile como una de las frivolidades con las que se desperdicia 
la existencia; la ‘loca danza’ como la que refleja la pintura, emblema de la vida mundana que los 
diablos asedian y la muerte asaetea. La danza representa las fechorías cometidas en la vida, y 
se conmina al género humano a repararlas antes de que la muerte haga irrevocable su castigo. 
Advierte a los humanos que piensen a menudo en ello y que se esfuercen en reparar el daño, 
porque si supieran de la terrible venganza que Dios ejercerá después de que el alma se separe 
del cuerpo y sea puesta en la balanza, experimentarían un gran pánico en el corazón y en la 
barriga. Por eso el hombre debe prepararse para el final imprevisible, pues tras el fallecimiento ya 
no se estaría a tiempo de evitar la “terrible danza” de los condenados (mencionada en la estrofa 
tercera), y una vez entrados en “tal danza” (como se dice en la estrofa cuarta) la contrición ya no 
resultaría de provecho. Los exhorta a tener miedo, pues cada día que pasa está más cercano el 
final y la muerte puede golpearlos de improviso. Y entonces se verán puestos en el baile llamado 
“la gran y perpetua hoguera”, entre llantos, gritos y blasfemias. Finalmente les recuerda que 
todavía están a tiempo para evitar el peligro de la caída, porque una vez hayan entrado en esta 
danza lo deplorarán irremediablemente para toda la eternidad. Y acaba rogando a Dios que les dé 
la posibilidad de arrepentirse, lo que pondrá al príncipe del infierno en un gran luto.

¿Quién habla? Sin duda un predicador ¿A quién se dirige? Al conjunto de los humanos, si 
bien los representados en la pintura no expresan la diversidad estamental de las danzas 
macabras al uso, antes parecen mujeres y hombres de clase acomodada. En todo caso, se está 



132 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

particularizando el aleccionamiento a la preparación a bien morir, no presentando las virtudes 
que, en contraposición a los pecados capitales, se alternan en el Ars moriendi, sino mostrando 
las consecuencias de fallecer en pecado, y asimilando la danza a la muerte y al infierno38. De 
hecho, texto y pintura funcionan como una homilía admonitoria de las Postrimerías: la danza es 
expresión de la vida despreocupada, mientras que la Muerte pone al humano en la tesitura del 
Juicio individual del alma (el pesaje en la balanza de Miguel) y la visión del Paraíso, arriba, y el 
Infierno, abajo; esto es los Quattuor hominum Novissima39. El objetivo: infundir en el pecador 
aquel terrible pavor “que dins lo pou de l’infern no s’amaga”40.

Danza como vida en pecado que sólo puede reparar la expiación y la compunción. Porque en 
el momento del tránsito, el alma se verá enfrentada a los cuatro fines últimos: Muerte (el arquero), 
Juicio (san Miguel psicopompo), Paraíso (Dios asoma por el ángulo superior derecho) e Infierno 
(la boca de Leviatán, en el ángulo inferior derecho). Al danzante recién fallecido un diablo le extrae 
el alma por la boca que depositará en un plato de la balanza del arcángel (el otro plato ocupado 
por el libro que registra los actos de la vida de cada uno); si pesa más la impedimenta o farda 
pecaminosa, el diablo le conduce a la boca infernal, como es el caso inmortalizado en la pintura. 
Solo si el libro de los buenos actos de vida pesara más, las cosas irían de otro modo41.

7. Conclusiones
En conclusión, estamos ante una inquietante pintura que parece hacerse eco más de impulsos 
plásticos del oeste de Provenza (el estilo de Enguerrand Quarton, activo en Avignon y en Aix) que 
del este (Ludovico Brea activo en el Niçois)42. Una pintura que se manifiesta íntimamente unida a 
un texto poético de vocación moralizante, que parece salido de la boca de un predicador, quizás 
laico, o de una autoridad parecida a la del Actor de las danzas macabras al uso, tal vez encarnado 
por el personaje de traje talar y bastón en mano que parece evaluar la danza al extremo izquierdo 
de la composición, o quizás por el galán que nos da la espalda mientras abre los brazos como 
dirigiéndose a los danzantes acosados por la Muerte. En todo caso se aleja de las tipologías 
usuales de las danzas macabras: es un baile por parejas, sí, pero de vivos, no del doblete viviente-
muerto propio de las danzas en hilera, y aun tendiendo a la circularidad, no es el corro presidido 
por la muerte (como en el capitel de Girona) ni presenta la jerarquía estamental al uso (como en el 
fresco de Morella). Y aunque en Bar los bailarines son acosados ​​por una muerte sagitaria como la 
que dispara a los personajes sitos en la copa del árbol de Morella, a pesar de sus analogías, se trata 
de dos manifestaciones bien diferentes. Bar presenta una danza en un contexto profano, inscrita 
en la meditación alrededor de las cuatro Postrimerías, acompañada de un texto moralizante 
y admonitorio. La danza de Morella, propia de un claustro franciscano, se sitúa en la sala De 
Profundis del convento, donde se cantaba un responsorio al hermano difunto antes de llevarlo a la 
iglesia para la misa funeral. En la ceremonia, los frailes debían bailar alrededor del féretro mientras 
cantaban un contrafactum en catalán de Ad mortem festinamus del Llibre Vermell de Montserrat, 
la danza de la muerte más antigua de Europa conservada con música. Canción que aparece 
con su partitura monumental en el fresco, bajo el círculo de danzantes, junto con otros textos, 

38	 En el exaltado imaginario del dominico Vicent Ferrer, en el infierno se bailaba al estilo de la danza corte-
sana, donde la dama iba escoltada por dos caballeros: “e com vindrà lo yvern, ço és, la mort, troben-se 
decebuts, e moren, e ballen en infern ab los dyables. E veus les dances que fan les ànimes dapnades ab 
los dyables en infern: Lucifer que guie les dances, e aprés vénen los altres dyables, e enmig de dos dya-
bles va una ànima, e en esta manera ballen”. Vincent Ferrer, Sermons, vol. 5 (Barcelona: Edición de Gret 
Schib, 1975), 60.

39	 Massip “Mors, Iudicium, Infernus, Gaudia Caeli”, 305.
40	 Gabriel Llompart, “Francesc Prats. Devotio moderna, humanismo y lulismo en Miramar”, Studia Lulliana 

22, 1/3 (1978): 297.
41	 Empieza a entreverse que los quinientos folios de la infame sentencia emitida por la suprema inquisición 

de aquella “deformación grotesca de la civilización europea”, como la llamara Valle-Inclán (escena 12ª 
de Luces de Bohemia, 1924), quemarán como la yesca en instancias superiores y los déspotas se verán 
expuestos al Cocito de la demofobia para quedar atrapados, gélidos, en la Antenora.

42	 En cambio, el texto, según Schneegans (“La ‘Danse macabre’ du Bar”, 557-558), al parecer presenta for-
mas dialectales “que nous y constatons se retrouvent dans le parler niçois”.



133Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

muy estropeados, que completarían los cantos dirigidos al fraile fallecido43. A pesar de estas 
desemejanzas, los bailes de Bar y Morella parecen ir de la mano visual y cinéticamente. Quizás 
tenga algún influjo el factor de la comunidad cultural occitano-catalana cuando los Pirineos, en el 
Medioevo, no eran ninguna frontera sino una bisagra entre estas dos culturas gemelas que una 
vez brillaron con estrenuo fulgor, pero que ahora están en gran medida eclipsadas por una larga 
sombra de tiranía. De hecho, los condados de Toulouse, Languedoc, Provenza y Niza estaban 
asociados al conde de Barcelona y monarca de la Corona de Aragón, por lo que mantuvieron 
un estrecho vínculo incluso después del genocidio cátaro y la posterior anexión al reino de 
Francia. A la vista de estos lazos culturales, parece oportuno considerar las similitudes entre la 
danza macabra de Morella (obispado de Tortosa) y la del municipio de Bar (diócesis de Niza), así 
como el contexto iconográfico y espiritual que explica o aclara las imágenes y los textos que las 
acompañan, que es lo que hemos intentado demostrar en el presente estudio.

8. Anexo. Transcripción y traducción del texto de la Danza de Bar
O paures pecadours, haias grant recordansa / que vous mourres tantost, non hi fassas doutansa; 
/ e vous ballas souven e menas folla dansa / e fases autres mals ambe gran seguransa / en vous 
cargant forment de mortala grevansa, / e non doutas en ren de far grant rebellansa / al grant 
rey Jesus Crist, que sousten vostra stansa / longament asperant la vostra melhuransa. // Si vous 
mourias ensins sens haver reparansa, / sensa doute alcun haurias malahuransa; / pensas hi 
ben souven, non fasas demouransa / de vous levar ben prest de tant granda pesansa, / quar 
si vous entendias la terribla venjansa / que fara Dieu, apres la dura separansa, / de vostr’arma 
doulent quant sera en balansa, / meravilha seria se non sentias trenblansa / en vostre paure 
cor e mais en vostra pansa. // Haias granda paour, quar cascun jourt s’avansa / la fin e vostra 
mort de mala sabouransa; / si ella vous feria en souta deyssoutansa, / vous tombarias de tout en 
grant desesperansa; / e pueis vous ballarias en la terribla dansa, / laqual s’apella ben perpetual 
cremansa, / en fasent plours e crits e granda blastemansa / de Dieu, e mais de vous sens mais 
haver cessansa. // Aras, tant que vous les e haves la poyssansa, / fuges tant grant perilh e tant 
grant trabucansa, / quar si vous intrares una fes en tal dansa, / vous en repentires mas tart sens 
proufichansa. / Pregui nostre Senhour vous donne tal poyssansa / que aquistes lo ben que dura 
sens mancansa; / pueis toustemps lauses Dieu ambe grant alegransa, / dont lo prince d’enfern 
haia grant douleansa. / Amen. (Ramello 2009 [2010], 32; con revisión del autor).

[‘Oh, pobres pecadores, recordad que pronto moriréis / no lo dudéis: si a menudo habéis 
bailado y conducido loca danza / y habéis hecho daño a los demás con toda seguridad, / 
cargándoos fuertemente de una pesada mortaja / y no habéis dudado en ser muy desobedientes 
/ al gran rey Jesucristo que os mantiene con vida / largamente esperando vuestro mejoramiento. 
|| Si morís sin haber reparado el mal, / sin lugar a dudas será vuestra perdición; / pensadlo a 
menudo, no os entretengáis / y libraos muy presto de este gran lastre, / pues si supieseis la terrible 
venganza / que hará Dios después de la dura separación / de vuestra alma doliente al ser puesta 
en balanza, / me extrañaría mucho que no sintieseis pánico / en vuestro corazón y aun en vuestra 
panza. || Tened mucho pavor, pues cada día se avanza / el final y la muerte de cruel desazón. / Si 
la Muerte os pillara por sorpresa / caeríais en una gran desesperación; / para después entrar en 
la terrible danza, / aquella que se llama ‘la perpetua hoguera’, / entre llantos y gritos y pesadas 
blasfemias / a Dios, todos vosotros sin fin ni remisión. || Ahora, que todavía estáis a tiempo / huid 
del gran peligro de tal gran caída. / Pues una vez ya entrados en esta danza, / os arrepentiréis 
sin remedio para siempre. / Ruego a Nuestro Señor que os dé esta posibilidad, / y que accedáis 
al bien que dura eternamente; / que, si siempre loáis a Dios con alegría, / el príncipe del infierno 
tendrá gran desconsuelo.’]

Traducción del autor

9. Conflictos de intereses
Ninguno

43	 Massip, “La mort à scène”, 145-150.



134 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

10. Apoyos
Este artículo se ha realizado en el marco del proyecto de investigación MUDANZA. Dancing 
women, idolatry and rituals: visual culture and cultural history of dance during the long Middle Age, 
I + D: PID2022-140028NB-100, y en el seno del Grupo de Investigación consolidado LAiREM-
Nexus (2021 SGR 970).

11. Referencias bibliográficas
Adell Fígols, Francisca. “La Danza de la Muerte del Convento de S. Francisco de Morella”, Penya-

golosa, 1 (1999): 35-44.
Arcangeli, Alessandro. “La danza tra malattia e cura: il medico e la tarantela”. En Il grande danza-

tore. Il tarantismo e il potere del ballo nella prima età moderna, editado por Donato Verardi, 
Camilla Cavicchi y A.Arcangeli, 53-89. Calimera: Kurumuny, 2022.

Bertrán i Roigé, Prim y Francesc Fité i Llevot. “Primera aproximació a la ceràmica grisa i als ‘graffiti’ 
del castell d’Oroners (Àger, Lleida)”. Acta Historica et Archaeologica Mediaevalia, 5 (1984): 
387-418.

Buttà, Licia. “Visiones coréuticas: danzas diabólicas en el relato hagiográfico y ejemplar”, in eHu-
manista, 56 (2023): 58-74, texto en red: https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/56

Carvajal González, Helena. “Has aprendido los cambiantes rostros de esta divinidad ciega: análi-
sis de la relación entre imagen, texto y materialidad en un facticio de la Casa Mendoza (BNE 
Mss/10269)”, Anuario de Estudios Medievales, 52/2 (2022): 523-558.

Castaño Martínez, Mireia. Le Maître du Roman de la Rose de Vienne. Cinisello Balsamo: Silvana 
Editoriale, 2022.

CdT = Corpus des Troubadours: Corpus des Troubadours
Corpus de trobadors - 234,016, Guilhem de Saint Leidier - Document
Chico Picaza, María Victoria. “Composición, estilo y texto en la miniatura del Códice Rico de las 

CSM”, Alcanate VIII (2012-2013): 161-189.
Ferrer, Vicent. Sermons, vol. 4 y 5. Edición de Gret Schib, Barcelona: Barcino (Col. Els Nostres 

Clàssics), 1975.
Feraudy, Armelle de. Le Bar-sur-Loup. L’église Saint-Jacques-le-Majeur et ses chapelles. Les 

Grandes Imprimeries, 2016.
Gómez Muntané, Maricarmen. El Llibre Vermell. Cantos y Danzas de fines del Medioevo. Madrid: 

Fondo de Cultura Económica, 2017. 
Henry, Dominique Marie Joseph. “Notice sur un tableau curieux”. Bulletin trimestriel de la Société 

des sciences, belles-lettres et arts du département du Var, séant à Toulon,A 18, n.º 1 (1850): 
93-100.

Ingrassia, Catherine. La Danse Médiévale. 2 vols. Beauchamp: Le lOcal, 2010.
Lecoy de la Marche, Albert. Le rire du prédicateur. Récits facétieux du Moyen Âge Montrouge: 

Brepols, 1999.
Llompart, Gabriel. “Francesc Prats. Devotio moderna, humanismo y lulismo en Miramar”.  Stu-

dia Lulliana, 22, 1/3 (1978): 279-06. En red: https://raco.cat/index.php/StudiaLulliana/article/
view/326837

Lübbeke, Isolde. “Das Pfeilmartyrium des Heiligen Sebastian. Ein spätgotisches Gemälde eines 
bayerischen Meisters”, Wallraf-Richartz-Jahrbuch, 61 (2000): 99-108.

Maillard, Jean. “Danse & Jugement dernier au Bar-sur-Loup”, Revue belge de Musicologie / Bel-
gisch Tijdschrift voor Muziekwetenschap, n.º 34/35 (1980/1981): 72-80.

Massip, Francesc. “Nova representació plàstica de la dansa de la mort”. Matèria. Revista d’Art, 
n.º 2 (2002): 279-286. Disponible en https://revistes.ub.edu/index.php/materia/article/
view/11428/14218

Massip, Francesc. “Huellas de Oriente en las representaciones macabras de la Europa medieval: 
el caso catalán”. Cuadernos del CEMYR, 19 (2011): 137-161. Disponible en https://www.ull.es/
revistas/index.php/cemyr/article/view/4164/2955

Massip, Francesc. “Mors, Iudicium, Infernus, Gaudia Caeli: les quatre Fins dernières et leurs re-
présentations”. En Mort n’epargne ne petit ne grant. Études autour de la Mort et de ses repré-
sentations (Actes du xviiie congrès international de l’association Danses macabres d’Europe. 

https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/56
https://trobadors.iec.cat/veure_d.asp?id_obra=1421
https://trobadors.iec.cat/veure_document_un.asp?imatge=4670
https://raco.cat/index.php/StudiaLulliana/article/view/326837
https://raco.cat/index.php/StudiaLulliana/article/view/326837
https://revistes.ub.edu/index.php/materia/article/view/11428/14218
https://revistes.ub.edu/index.php/materia/article/view/11428/14218


135Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

París 19-23 marzo 2019), editado por I.Hans-Collas, D.Jugan, D.Quéruel, B.Utzinger, 302-320. 
Vendôme: Editions du Cherche-Lune, 2019.

Massip, Francesc. “La mort à scène: image, dialogue et chorégraphie dans les représentations 
macabres catalanes”. En Les danses macabres dans la Romania médiévale: textes et con-
textes (Actes de la Journée d’études internationale tenue le 14 juin 2018 à Klagenfurt, Autri-
che), Le Moyen Age, editado por Alina Zvonareva y Hanno Wijsman, n.º 3-4 (1/2021): 139-161. 
DOI: 10.3917/rma.271.0139

Massip, Francesc y Lenke Kovács. “La Danse macabre dans le Royaume d’Aragon: iconographie 
et spectacle au Moyen Âge et survivances traditionnelles”. Revue des Langues Romanes, CV, 
núm. 2 (2001): 201-228. Disponible en https://www.researchgate.net/publication/299162104_
La_Danse_macabre_dans_le_Royaume_d’Aragon_iconographie_et_spectacle_au_Moyen_
Age_et_survivances_traditionnelles

Massip, Francesc y Lenke Kovács, El baile: conjuro ante la muerte. Presencia de lo macabro en la 
Danza y la Fiesta Popular. Ciudad Real: CIOFF España, 2004.

Palazzo, Éric. L’invention chrétienne des cinq sens dans la liturgie et l’art au Moyen Âge. París: Les 
Éditions du Cerf, 2014.

Ramello, Laura. “Una danza ‘macabra’ di tradizione valdese in Provenza: Bar-sur-Loup”. Prospero. 
Rivista di Letterature straniere, Comparatistica e Studi Culturali, vol. XV (2009)29-45. Dispo-
nible en: https://hdl.handle.net/2318/78786

Réau, Louis. Iconografía del arte cristiano, Tom. 1/Vol. 2: Iconografía de la Biblia. Nuevo Testamen-
to. Barcelona: Ed. del Serbal, 1996 (1957).

Réau, Louis. Iconografía del arte cristiano. Iconografía de los Santos. De la A a la F., tom. 2, vol. 3, 
Barcelona, Ed. del Serbal, 1997.

Rialto (Repertorio informatizzato dell’antica letteratura trobadorica e occitana), IdT (L’Italia dei tro-
vatori): http://www.rialto.unina.it/BdT.htm

Rossi, Edmond. Les aventures du diable en Pays d’Azur. Cannes, Alandis Éditions, 2004.
Sardoux, Antoine-Léandre. “La Danse macabre de Bar”. Annales de la Société de Lettres, scien-

cies et arts des Alpes-Maritimes, t. VIII (1882): 177-189 y Pl. XIII A-B. [Edición en opúsculo: 
Nice: Imprimerie Anglo-Française Malvano-Mignon, 1883].

Saugnieux, Joel. Les danses macabres de France et d’Espagne et leur prolongements littéraires. 
París: Société d’Édition Les Belles Lettres, 1972.

Schedel, Hartmann. Liber Chronicarum. Nurenberg: Antonius Koberger, ‘Sexta etas mundi’, 1493.
Schneegans, Frédéric-Édouard. “La ‘Danse macabre’ du Bar”. Romania, 212 (1927): 553-558. Dis-

ponible en: https://www.persee.fr/doc/roma_0035-8029_1927_num_53_212_4326
Schmitt, Jean-Claude. Le corps, les rites, les rêves, le temps. Essais d’anthropologie médiévale. 

París: Gallimard, 2001.
Schmitt, Jean-Claude. Les rythmes au Moyen Âge. París-Luçon: Gallimard, 2016.
Sénéquier, Paul. “La danse macabre du Bar”. Journal de Grasse, 15/12/1873. Reeditado en ‘pla-

quette’ de 8 páginas en Grasse: Imp. Crosnier Fils, 1892.
Springer, Sophie. Die Tegernseer Altäre des Gabriel Mälesskircher. Múnich: Tuduv Verlag, 1995.
Thompson, Stith. Motif-Index of Folk-Literature. A Clasification of Narrative Elements in Folktales, 

Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books and Local Le-
gends, 6 vols. Bloomington y Londres: Indiana University Press, 1955-1958.

Tronca, Donatella. “Coreomania e ballo di san Vito. La dimensione religiosa e l’invenzione moder-
na delle danze oscure medieval”. Riforma e Movimenti Religiosi, 16 (2024): 21-52.

Uther, Hans-Jörg. The Types of International Folktales. A Classification and Bibliography. 3 vols. 
Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia y Academia Scientiarum Fennica, 2011.

Waller, John. Time to Dance. A Time to Die: The Extraordinary Story of the Dancing Plague of 1518. 
Cambridge: Icon Books, 2008.

Waller, John. “A forgotten plague: making sense of dancing mania”. The Lancet, 373 (2009): 624-
625.

http://www.rialto.unina.it/BdT.htm

