EDICIONES
=] COMPLUTENSE @

Anales de Historia del Arte FORO (ARTE'Y DANZA)
ISSN: 0214-6452
ISSN-e 1988-2491

Una danza enigmatica en Lo Bar de Lop (Provenza),
Jun sermon pintado?

Francesc Massip Bonet
Universitat Rovira i Virgili &2

https:/dx.doi.org/10.5209/anha.100100 Recibido: 08/01/2025. Aceptado: 27/05/2025

Resumen. La pintura de So Barn (Provenza) (fines del siglo XV) yuxtapone un texto occitano
de treinta y tres versos monorrimos con una figuracion coréutica de impulsion circular o
espiraliforme. A pesar de las descripciones al uso, el argumento figurativo, intimamente unido
al contenido poético, tiene poco de danza macabra y mucho de admonicién escatoldgica, con
lo que se acerca mas a un sermon ilustrado. En él se recuerda el juicio individual del alma al
enfrentarse a las cuatro Postrimerias que se muestran: Muerte, Juicio, Paraiso e Infierno, sobre
las que el cristiano en la época medieval debia reflexionar si no queria condenarse. El motivo
iconografico de la danza seria el emblema de una vida poco acorde con los valores espirituales
imperantes. Una muerte arquera asaeta los primeros personajes (todos laicos) que encabezan el
baile. El angel psicopompo pone en la balanza el alma del primer difunto. En lo alto del Paraiso,
Cristo sefiala las balanzas. Y debajo, la boca del infierno traga la primera alma condenada.

La tabla presenta paralelos iconograficos con el fresco del convento franciscano de Morella
(Pais Valenciano, finales del XV). Por un lado, la tipologia coreografica del circulo: un corro de vivos
alrededor de un muerto que se muestran identificados jerarquicamente (Morella), un impulso
espiral de vivos pudientes que culminan con uno de ellos yacente (Bar). Fuera del circulo, la Parca
tira sus flechas contra los danzantes (Bar) y la imagen recuerda la muerte flechando el arbol de la
vida que acompafa la danza de los estamentos en Morella.

Palabras clave: danza medieval; las cuatro postrimerias; sermoén edificante; muerte arquera; Bar
de Lop; pintura tardogética; danza macabra de Morella.

[EN] An enigmatic dance in Lo Bar de Lop (Provence),
a painted sermon?

Abstract. The painting from So Barn (Provence) (end of the 15th century) juxtaposes an Occitan
text of thirty-three monorhymous verses with a choreutic figuration of circular or spiral-shaped
impulsion. Despite the usual descriptions, the figurative argument, intimately linked to the poetic
content, has little of a macabre dance and much of an eschatological admonition, making it closer

An hist. arte 35, 2025:119-135 19


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
https://orcid.org/0000-0001-9926-5428
mailto:francesc.massip@urv.cat

120 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

to an illustrated sermon. It recalls the individual judgement of the soul when confronted with the
four Afterworlds shown: Death, Judgement, Paradise and Hell, on which the Christian must reflect
if he does not want to condemn himself. The iconographic motif of the dance would be emblematic
of a life that was not in keeping with the spiritual values prevailing at the time. An archer death
assaults the first characters (all lay people) who lead the dance. The angel psychomop places the
soul of the first deceased on the scales. At the top is Paradise, with Christ pointing to the scales.
And below, the mouth of hell that swallows the first damned soul.

The panel has iconographic parallels with the fresco in the Franciscan convent in Morella
(Valencia, late 15th century). On the one hand, the choreographic typology of the circle: a circle
of the living around a dead person who are hierarchically identified (Morella), a spiralling thrust of
upper-class living people culminating in one of them lying down (Bar). Outside the circle, the Grim
Reaper shoots his arrows at the dancers (Bar), and the image recalls the death arrowing the tree
of life that accompanies the dance of the estates in Morella.

Keywords: medieval dance; the four last things; uplifting sermon; archer death; Bar sur Loup; late
Gothic painting; Morella danse macabre.

1. Introduccion

Los interrogantes que plantea la pintura de So Barn (actualmente, en francés, Le Bar-sur-Loup,
Provenza, Alpes Maritimos, fines del siglo XV) se derivan de la ausencia de documentacion
que la contextualice: no se sabe nada de sus comendatarios ni se sabe cémo lleg6 a la iglesia
de Sant-Jacme lo Major de la villa. No figura en los registros testamentarios del Conde de
Bar, ni en las visitas pastorales donde se relacionaban las posesiones del templo. En 1850,
M. Henry dice que la tabla estaba en la iglesia parroquial “de la Commune du Bar”, “fixé a I'un
des cotés latéraux de la tribune de I'église du Bar™, es decir, colgada en el lateral del pulpito
desde donde se leia el evangelio y se predicaba a los fieles (el ambén). Pocos afnos después,
Antoine-Léandre Sardoux acudié acompafado de Paul Sénéquier hijo, juez de paz en Grassa, y
Victor Lieutaud, bibliotecario de Marsella, que hicieron “descendre le tableau du lieu obscur ou
il était placé”?, puesto que no se veia bien? (fig. 1). Por lo tanto, podria sospecharse que seria
una pintura puntualmente usada por los predicadores desde el pulpito para ilustrar la homilia.
Mas adelante, Sardoux regresé con Frangois Brun, quien hizo un calco de la parte figurada, y
Edmond Blanc, que controld la transcripcion de los versos. Del calco Brun hizo una acuarela
que se publicé como anexo al articulo de los Annales®, asi como la transcripcion (y traduccién
al francés) del texto®. Sardoux data la pintura a partir de los trajes que atribuye a la época de
Luis XII o de su predecesor Carlos VI, es decir, entre 1490 y 1515. Descarta que el tema sea la
danza macabra, antes bien una especie de Memento mori: “Pensez a la mort. Qu'elle ne vous
surprenne pas al'improviste au sein de la joie et des plaisirs : il y va de votre damnation éternelle
dans une autre vie!"®.

Dominique M. J. Henry, “Notice sur un tableau curieux”, Bulletin trimestriel de la Société des sciences,
belles-lettres et arts du département du Var, 18,1 (1850): 98-99.

Antoine-Léandre Sardoux, “La Danse macabre de Bar”, Annales de la Société de Lettres, sciencies et arts
des Alpes-Maritimes, 8 (1882): 180-181.

Parece que M. Sénéquier padre habia sido el primero en dar noticia de la pintura (no hemos encontrado
la fuente). Su hijo Paul corrobora la visita con Sardoux: “Nous I'avons trouvé suspendu dans l'église, a une
hauteur que I'ceil ne pouvait en percevoir les détails et caché a moitié par un confessionnal derriére lequel
il devait infailliblement tomber en piéces, sous I'action de I'humidité. Nous I'avons tiré de |a et I'avons pro-
visoirement déposé au presbytére ou il est a I'abri de tout danger et ou on peut 'examiner fort a l'aise”. En
este punto, hay una nota a pie de pagina: “ll est aujourd’hui dans la salle des délibérations du Conseil de
Fabrique (Note de I'éditeur)” cf. Paul Sénéquier La danse macabre du Bar (Grasse: Crosnier Fils, 1892), 2.
Todavia en 1906 figura como exhibida en la Sala del Consejo segun Armelle de Feraudy, Le Bar-sur-Loup
(Les Grandes Imprimeries, 2016), 40.

Sardoux, “La Danse macabre de Bar”, PI. XIIl A.
Ibid., 182-183.
Ibid., 186.



Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135 121

Figura 1. Pintura de la iglesia de Sant-Jacme Lo Major de So Barn (Grassa, Alps Maritimes, Provence). Foto
del autor.

2. Unaleyendareciclada

Hay que descartar la leyenda que recoge, entre otros, Edmon Rossi y que se reproduce en el
triptico que sobre la pintura distribuyen en la oficina de turismo y en la iglesia del Barn’”. Segun
esta leyenda mas o menos popular, la pintura conmemoraria unos supuestos hechos de 1437:
El conde de Barn invita a otros dignos personajes a un banquete en tiempos de Cuaresma. Un
baile cierra la jornada, pero tres de los participantes mueren durante la noche. Se piensa que los
danzantes han sido castigados por Dios por haber bailado en tiempo cuaresmal, cuando estaba

“Nous étions en 1437, le Caréme approchait. N'en ayant cure, le beau et Iéonin Bertrand préparait déja
une grande soirée [...] Festoyer pour la Caréme ! [...] Aprés le bal ou les invités se déchainerent, enivrés
de gaieté et de bon vin, la nuit se poursuivit en jeux galants ou chacun pu s'adonner librement a la licence
[...] Hélas, parmi les hétes du chatelain, certains frappés comme par une étrange malédiction, ne devaient
plus se réveiller [...] Aprés cet épisode funeste, devenu un homme anéanti par le poids du chagrin et des
regrets, Bertrand le taciturne, torturé a jamais par le souvenir de cette nuit de Caréme, vécut solitaire,
enfermé entre les murs austeres et vides de son chateau... Aujourd’hui, au-dela des siécles, subsiste un
témoignage troublant de I'existence tumultueuse du comte de Bar. Il s’agit d’'un étrange tableau anonyme
sur bois, daté du XVe siécle, intitulé La Danse Macabre, exposé dans I'église Saint Jacques, située sur
la place du village actuel de Bar-sur-Loup [...] Cette relation, semblable & une bande dessinée, rappelle
en images symboliques, le tragique destin de Bertrand de Grasse, seigneur du lieu” Edmond Rossi, Les
aventures du diable en Pays d’Azur (Cannes: Alandis Editions, 2004).



122 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

totalmente prohibido el ejercicio coréutico, y entonces el noble, para expiar el pecado, hace
construir una capilla y encarga la pintura en cuestion®.

El motivo de los danzantes malditos por bailar en un lugar santo o en un tiempo sagrado
aparece ya en una cronica del siglo XI, cuando unos campesinos bailaban y cantaban por Navidad
en el cementerio situado junto a la iglesia de Kdlbigk (obispado de Halberstadt), estorbando los
oficios, y el cura les arrojé una maldicion: que no pudieran parar de bailar durante todo un afo. Y
asi fue, hasta que intervinieron las altas jerarquias de Hildesheim y K&In: después durmieron tres
dias y tres noches, y algunos se dejaron la piel®. Todo apunta a un relato legendario que se repite
entre los predicadores del siglo Xlll como tema folclérico, ejemplificado ora en una danza de
caballejos que, al entrar en la iglesia, es fulminada por un rayo cual castigo divino, como explica
el dominico Etienne de Bourbon referido a un caso de la didcesis de Elna (Rosellén)©, ora en
una danza de jovenes, también con caballos de ficcidon, que bailaban en la plaza contraviniendo
el dictamen del predicador, y el suelo se abrid y se los tragd, como explica Jean Gobi". La
leyenda es recogida por Vincent de Beauvais en su Speculum historiale en el siglo Xlll y traducida
durante el siglo siguiente por Jean de Vignay (Miroir historial): en la vispera de Navidad, quince
hombres y tres mujeres se ponen a bailar en el cementerio y “menoient les karoles et chantoient
chanconnetes séculiéres” que entorpecen la celebracion de la misa, con lo cual mosén Robert
los maldice a bailar ininterrumpidamente durante un afio. El “fils du prétre” intenta sacar a su
hermana de la danza maldita pero no consigue mas que arrancarle el brazo™. Aun en 1493 el
relato coreizantes per annum se incorpora a la Cronica de Nurenberg de Hartmann Schedel
como hecho sucedido en tiempos del emperador Heinrich en la iglesia de san Magno de Ralb,
diécesis de Magdeburgo, Sajonia. Habla de 33 bailarines, 18 hombres y 15 mujeres, los cuales
toto illo anno sine intermissione aliqua corisando cantarent. Ni el rocio ni la lluvia, ni el frio ni el
calor, nila fatiga o el hambre pueden detenerlos. Al afio, el arzobispo Horebertus los libera con un
exorcismo y los reconcilia con la Iglesia® (fig. 2).

Fuera de estas fabulas™, en ninguna parte consta que la tabla fuera pintada en Barn o para
Barn, aunque la primera localizacion conocida la situa dentro de la iglesia quizas como vestigio
de encendidas homilias de otros tiempos.

Jean Maillard, “Danse & Jugement dernier au Bar-sur-Loup”, Revue belge de Musicologie, 34/35
(1980/1981): 78.

Catherine Ingrassia, La Danse Médiévale (Beauchamp: Le IOcal, 2010), Il, 8.

Albert Lecoy de la Marche, Le rire du prédicateur. Récits facétieux du Moyen Age (Montrouge: Brepols,
1999), 107-108.

Jean-Claude Schmitt, Le corps, les rites, les réves, le temps. Essais d’anthropologie médiévale (Paris:
Gallimard, 2001), 180

Jean Claude Schmitt, Les rythmes au Moyen Age (Paris-Lucon: Gallimard, 2016), 175.

Hartmann Schedel, Liber Chronicarum (Nuremberg: Antonius Koberger, 1493), fol. 187v. Hay quien rela-
ciona estos casos con la coreomania o Baile de san Vito, presunta epidemia que se documentaria en
1374 (Aachen) o en 1514 (Estrasburgo), entre otros lugares: John Waller, Time to Dance. A Time to Die: The
Extraordinary Story of the Dancing Plague of 1518 (Cambridge: Icon Books, 2008); JWaller, “A forgotten
plague: making sense of dancing mania”, The Lancet, 373 (2009): 624-625. Sin embargo, investigacio-
nes recientes consideran la coreomania una leyenda construida a inicios de la edad moderna, que ha
originado un sinfin de interpretaciones anacronicas: Donatella Tronca, “Coreomania e ballo di san Vito. La
dimensione religiosa e I'invenzione moderna delle danze oscure medieval”, Riforma e Movimenti Religio-
si, 16 (2024): 24, 31-33; Alessandro Arcangeli, “La danza tra malattia e cura: il medico e la tarantela”, en I/
grande danzatore. Il tarantismo e il potere del ballo nella prima eta moderna (Calimera: Kurumuny, 2022),
53-89.

Se corresponden a la tipologia de cuento folklérico ATU 779E* del catalogo de Hans-Jorg Uther (The
Types of International Folktales. A Classification and Bibliography. Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia
& Academia Scientiarum Fennica, 2011, I: 436-437), que aparece con distintas variantes en toda Euro-
pa; y al catalogo de motivos de Stith Thompson (Motif-Index of Folk-Literature. A Clasification of Narra-
tive Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books
and Local Legends, Bloomington & Londony Londres: Indiana University Press, 1955-1958) aparece en
el C94.1.1. Agradezco al Prof. Emili Samper Prunera (URV), el habernos sefalado de tales indices tipoldgi-
cos que recogen la variopinta leyenda de los danzantes condenados.



Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135 123

Figura 2. “coreizantes per annum” Liber Chronicarum de Hartmann Schedel (grabados de Michael Wolgemut
& Wilhelm Pleydenwurff), Niirnberg: Anton Koberger, 1493, fol. 187v (BnE, INC/295, digitalizado. © Public
Domain)

3. Una misteriosa tabla

Se trata de un dleo realizado sobre cuatro paneles verticales de madera de nogal, que, unidos
y enmarcados, constituyen una tabla de 1,75 metros de altura por 1,35 metros de ancho. En la
parte superior se encuentra la representacion iconografica de la danza ocupando un tercio
del conjunto y, debajo, un texto en provenzal de treinta y tres versos monorrimos alejandrinos,
cesurados en la sexta silaba ténica, con una unica rima en -ansa, como exige el motivo
iconografico de la danza: “O paures pecadours, haias grant recordansa / que vous mourres
tantost, non hi fassas doutansa; / e vous ballas souven e menas folla dansa”*®. Segun Ramello™
€s0s versos se agrupan en cuatro octavas (la segunda estrofa de nueve versos, un verso de
mas justo en el medio de la composicion). La octava es la tipologia de copla por excelencia
de las danzas macabras europeas, y solo por la medida del verso difiere del prototipo
octosilabico. También observa, a partir de ciertas caracteristicas Iéxicas, rasgos propios del
antiguo valdés, dialecto provenzal que sobrevive en ciertos valles del antaiio condado de Niza,
en la actual frontera franco-italiana, donde se habrian refugiado los seguidores de Valdo de
Lion, que tenian como elemento diferenciador la predicacion en publico de los laicos, cosa
que les valié la condena catdlica™ De la estructura métrica del poema (octavas de alejandrinos
monorrimos y unisonantes) hallamos una semblanza en la tradiciéon poética occitana con el

Joel Saugnieux, Les danses macabres de France et d’Espagne et leur prolongements littéraires (Paris:
Société d’Edition Les Belles Lettres,1972), 310.

Laura Ramello, “Una danza ‘macabra’ di tradizione valdese in Provenza: Bar-sur-Loup”, Prospero XV
(2009): 38-39.

Ramello, “Una danza ‘macabra’”, 40-41.


https://ca.wikipedia.org/w/index.php?title=Anton_Koberger&action=edit&redlink=1

124 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Planh de Sordello dedicado a la muerte del trovador provenzal Blacas d’Aulps (1236) (Rialto
437.24), una composicion de mucho éxito, cuyo esquema fue utilizado por otras composiciones
ulteriores. El ejemplo mas antiguo, sin embargo, aunque sin ninguna relacioén con la muerte,
seria la cancion de Guilhem de Sant Deisdier o de Saint-Leidier, conservada con su melodia
“Pos tan mi fors'amors que mi fai entremetre”e,

4. Taxonomia coréutica: ecos y singularidad

La tipologia coréutica pareceria corresponderse a primera vista con una carola (danza en corro)
abierta, pues no se acaba de cerrar el circulo, quiza roto por la caida de uno de los danzantes
asaeteados por la Muerte que aparece, fuera de la danza, provista de arco y un carcaj lleno de
flechas que va disparando contra los bailarines. Aparte de haber dado muerte al danzante que
yace en el suelo, ha herido en el pecho a su pareja, y se dispone a seguir lanzando viras a los
coreutas que, en ningun caso van caracterizados segun una discriminacion estamental como
es habitual en las danzas macabras. Esto la aleja también de la danza en circulo del convento de
Sant Francesc de Morella, un fresco de hacia 1475, en el que bailan eclesiasticos y laicos segun
lajerarquia usual (del papa al lego, del rey al labrador, incluyendo mujeres y un nifio con ostensible
chichonera), que es una danza de los vivos en torno a un cadaver situado en el centro del corro
en un sarcofago que funciona como espejo admonitorio que les advierte: “Fui como sois, seréis
como soy"" (fig. 3). Ahora bien, Morella presenta también, fuera de la danza, una Muerte que
asaetea al arbol de la vida, mordisqueado por dos ratas (que simbolizan el diay la noche, el paso
del tiempo, un tema de origen oriental e inspiraciéon budista)?® y con la copa poblada por los
vivos que reciben los dardos?'. Esta muerte sagitaria, representada no por un esqueleto, sino
por un cadaver eviscerado, con la aljaba colgada de la cintura y con el arco listo para disparar,
avecina ambas representaciones macabras, la valenciana y la provenzal, asi como la presencia
de un texto, muy perdido en Morella??, con que sin duda se cantaba la danza porque en el caso
franciscano acompafia un tetragrama con las notas musicales que se corresponden hada menos
que con la célebre pieza Ad mortem festinamus del Llibre Vermell de Montserrat (c. 1399), que en
Morella es un contrafactum con texto catalan que para nada traduce la cancion latina original?s.
Anadamos que el arbol de Morella se relaciona con un grabado hispano anterior a 1454 y con
un fresco del Patio de los Evangelistas del monasterio de San Isidoro del Campo (Santiponce,
Sevilla), donde el arbol de la muerte o de los estamentos es el mastil de una embarcaciéon que
surca el oleaje?. El hecho de que la muerte morellana lance sus flechas al arbol de la vanidad,
habitado por los estratos sociales mas elevados, podria relacionarse con el hecho que la danza
de Bar solo reuna personajes acomodados.

CdT 234.16. Agradezco a la Prof. Marina Navas (URV) el habernos sefialado tales precedentes.

Francesc Massip & Lenke Kovacs, “La Danse macabre dans le Royaume d’Aragon: iconographie et spec-
tacle au Moyen Age et survivances traditionnelles”, Revue des Langues Romanes, 105, 2 (2001): 207.

Francesc Massip, “Huellas de Oriente en las representaciones macabras de la Europa medieval : el caso
catalan”, Cuadernos del CEMYR, 19 (2011): 145.

Francisca Adell Figols, “La Danza de la Muerte del Convento de S.Francisco de Morella”, Penyagolosa, 1
(1999): 40-41.

Francesc Massip, “La mort a scéne: image, dialogue et coréographie dans les réprésentations macabres
catalanes”, Le Moyen Age, 3-4 (1/2021):145-9.

F.Massip y L.Kovacs, El baile: conjuro ante la muerte. Presencia de lo macabro en la Danza y la Fiesta
Popular (Ciudad Real: CIOFF Espana, 2004), 74-75, que sigue a pies juntillas Maricarmen Gémez Mun-
tané, El Llibre Vermell. Cantos y Danzas de fines del Medioevo (Madrid: Fondo de Cultura Econémi-
ca, 2017), 91.

Helena Carvajal Gonzalez, “Has aprendido los cambiantes rostros de esta divinidad ciega: analisis de la
relacion entre imagen, texto y materialidad en un facticio de la Casa Mendoza (BNE Mss/10269)”", Anuario
de Estudios Medievales, 52/2 (2022): 533, 540-541.

20

21

22

23

24



Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135 125

Figura 3. Fresco de la sala De Profundis del convento de Sant Francesc de Morella (c.1475). Foto: Ralil
Sanchis (con permiso del autor).

A pesar del aspecto circular interrumpido que ofrece la pintura de Bar, una mirada mas atenta
nos permite constatar que las tres parejas del fondo avanzan cogidas de la mano de dos en
dos, como si estuvieran desarrollando una baja danza, la forma coréutica de moda en el siglo XV
en el ambito laico y particularmente cortesano?®. El siguiente danzante es una mujer que no se
agarra a nadie, y el que viene a continuacion se nos presenta medio de espaldas y con los brazos
extendidos, como si quisiera reunir a los danzantes. Algunos le han asociado a un supuesto guia o
maestro de danza, el Unico que estaria desparejado, pero, por lo demas, no hay ningun elemento
fehaciente que lo corrobore. Luego viene una mujer que ya ha sido herida por el viratén mortifero
también con los brazos extendidos, y un ultimo bailarin que se retuerce hacia atras, con una
pierna alzada, y los brazos en cruz, pero a pesar de la postura no presenta todavia ninguna herida
de flecha. Por lo tanto, los unicos enlazados por parejas son los 6 del fondo, otros cuatro van
desparejados y un ultimo yace en tierra muerto. Sin embargo, el movimiento compositivo si que
parece instar a la circularidad o a un impulso espiraliforme. Como es sabido, Dante y Virgilio, en
su bajada a los infiernos, giran generalmente en sentido antihorario, hacia la izquierda, que es el
lado del mal. La truncada danza de Barn gira también hacia la izquierda (de los bailarines), como
es habitual en la iconografia de la danza diabdlica o idolatrica que suele presentar a los demonios
e iddlatras yendo hacia la izquierda del espectador.

5. Un trasfondo edificante

Deberiamos preguntarnos si el texto provenzal que ocupa los dos tercios de la tabla de Barn
habria servido también para acompafiar la interpretacion de la danza como el texto de Morella. Si
no fuera porque esta en verso, pareceria el texto de un predicador con el objetivo de aleccionar
a la gente desde el pulpito, acerca justamente del tema escatolégico de las ultimidades del
hombre, los Novissimae res o Quattuor hominum Novissima: las cuatro postrimerias, conceptos
sobre los que el hombre debia meditar continuamente (Muerte, Juicio, Paraiso e Infierno), en que
la acerba mors significaba ciertamente |la separacion del almay el cuerpo, pero sobre todo era la
amarga medicina, el pasaje, el transito, el imperativo fatal y necesario para llegar a una eternidad
dualista de gracia o de tormento, como vemos en el fresco que cubre la béveda de la iglesia de
Santa Maria de Arties (Naut Aran 1580), con los muertos que salen de las tumbas, el Juicio en el
centro, la ciudad celeste o Paraiso a un lado y la boca infernal en el otro (fig. 4).

25 En ningun caso se puede hablar de ‘farandola’, como sefiala Frédéric-Edouard Schneegans, “La ‘Danse
macabre’ du Bar”, Romania, 212 (1927): 553.



126 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Figura 4. Juicio final, fresco de la iglesia de Santa Maria d’Arties (Naut Aran, 1580) (Foto del autor).

Pues bien, en la pintura de Barn el primer fin, la Muerte, esta personificado por el cadaver
sagitario, el segundo, el Juicio, aparece a la derecha encarnado por el arcangel san Miguel en
el momento de pesar el alma del difunto bajo la atenta mirada del Paraiso, mientras un diablo
intenta decantar el plato de la balanza hacia sus dominios mediante un garfio. Y en el extremo
inferior, el Infierno en la forma usual de boca de dragén engullidora de almas condenadas (fig. 5).

Figura 5. Francois Brun: calco de la danza publicado en 1882 (Annales de la Société de Lettres, sciencies et
arts des Alpes-Maritimes, VIII) (© Public Domain).

Hay quien ha querido estimar una duplice condicién del Juicio puesto que, ademas de las
balanzas del psicopompo sefialadas por un Cristo de gesto ecuanime que aparece en lo alto
entre nubes, se mostraria un juicio terrenal, puesto que a la izquierda de la representacion hay
un grupo de gente encabezados por dos hombres con la cabeza cubierta, uno con traje talar
ocre, bastdén en mano de autoridad, otro con tunica roja hasta media pantorrilla, que con gestos
indiciales (que estiman o sefalan con el dedo indice) parecen evaluar la escena de la danza.
;Serian los jueces civiles, como alguien ha interpretado??6. ;O el predicador laico propio de
los valdeses? ;O serian espectadores de rango que se complacen en la contemplacion de la
siniestra danza de sus congéneres? Esta accion de mirar, aunque sea valorativa, podia entrafar
cierta pecaminosidad?, por la carga negativa que conllevaba la simple vision de la danza®.

26
27

Feraudy, Le Bar-sur-Loup, 41.

Eric Palazzo, Linvention chrétienne des cing sens dans la liturgie et I'art au Moyen Age (Paris: Les Editions
du Cerf, 2014).

Licia Butta, “Visiones coréuticas: danzas diabdlicas en el relato hagiografico y ejemplar”, eHumanista, 56
(2023): 62.

28



Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135 127

Sea como fuere existia la preocupacion por poner cara a cara al ser humano con la meditacion
ante las Postrimerias como instrumento de salvacion en el momento del juicio particular del alma,
aspecto que se inscribe en la vasta operacion de reconducir a la doctrina catélica la expresion
macabra de clara coloracion laica propia de las danzas tardomedievales. Con el Humanismo se
propaga la nocidon de experiencia individual frente a la muerte mediante la reflexion personal
sobre las Cuatro Postrimerias. Un tema iconografico que aparece en la segunda mitad del siglo
XV en el contexto de la devotio moderna. La memoria de la muerte y de las demas Postrimerias
adquiere un singular protagonismo y tiene su incidencia en la transformacion de las danzas
macabras tardomedievales®. Como motivo iconografico nunca logré gran popularidad en el
arte medieval o posterior. Segun Louis Réau se reservo para la decoracion de confesionarios,
galerias de los claustros e ilustracion de Libros de Horas®. En este sentido, la tabla de Bar
puede ponerse en parangon con otra creacion catalana coetanea: el conjunto de cinco capiteles
gerundenses, cuatro remontados al patio de la casa Estorch de Girona, y el quinto depositado
en el Museo de Arte de la misma ciudad (n.° de inventario 133), sin duda procedentes del antiguo
convento franciscano de la poblacion, que fue desmantelado y vendido a mediados del siglo XIX,
después de la nefasta desamortizacion de Mendizabal (1835)% (fig. 6). Estamos ante un programa
escatologico relativo a las cuatro finalidades ultimas o Quattuor hominum Novissima ante las
que el cristiano debia meditar para prepararse a bien morir. Y quién sabe si tal arqueria estaria
situada en el cenobio de Girona frente a una sala De Profundis parecida a la que encontramos
en el convento franciscano de Morella, donde se exponia el cadaver del fraile que falleciay se le
cantaba el ultimo responso antes de su sepultura, y donde se figura la citada danza en circulo de
los estamentos en torno al muerto (papa, rey, reina, conde, condesa, burgués, burguesa, madre
e hijo, dominico, jurista, campesino, monja, monjes benedictinos, frailes franciscanos, obispo y
cardenal).

Figura 6. Capitel de la danza macabra procedente del convento de Sant Francesc de Girona (hoy en la casa
Estorch). Foto del autor.

29 Francesc Massip, “Mors, ludicium, Infernus, Gaudia Caeli: les quatre Fins dernieres et leurs représen-
tations”, en Mort n'epargne ne petit ne grant. Etudes autour de la Mort et de ses représentations, ed.
por llona Hans-Collas, Didier Jugan, Daniel Quéruel y Bertrand Utzinger, 302-320 (Vendéme: Editions du
Cherche-Lune, 2019), 304.

Louis Réau, Iconografia del arte cristiano. Iconografia de la Biblia. Nuevo Testamento (Barcelona: Ed. del
Serbal, 1996), 1/2, 659-661.

Francesc Massip, “Nova representacio plastica de la dansa de la mort”, Matéria. Revista d’Art, 2 (2002):
279-286.

30

31



128 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Los dos ejemplos catalanes, creados para el ambito conventual franciscano, parten de una
preocupacion aparentemente comun a la de la tabla de Bar, aunque con formas muy diferentes
y con distintas finalidades. El aspecto claramente laico de la pintura de Bar se refuerza con la
indumentaria de los bailarines, a la moda cortesana de la época: las mujeres con vestidos hasta
los pies y con pechera; de mangas anchas y de amplios pliegues (tres de ellas) o estrechas y
ajustadas al brazo (las otras dos); cefiidas con un cinto o con un entalle por debajo de los senos,
y cubiertas con bonetes, toca o velo. Los hombres, todos cubiertos con sombreros bajos (solo
uno con gorro negro asegurado con cinta debajo de la barbilla), van vestidos con jubones y
calzas ajustadas con bragueta, en tres de los hombres tapada por un faldellin corto. Aunque,
como hemos dicho, la figura coréutica parece aspirar al corro, de hecho, en propiedad, podria
ser una baja danza en la que sdlo tres parejas se cogen de las manos; las otras dos parejas se
han separado quizas con motivo de la irrupcion de la Parca. Desparejado y yaciente, quien quizas
fuere el verdadero maestro de danza, el primero en caer, exhala su alma por la boca tirada por
un diablillo. En cuanto al musico que acompania a la danza, toca una flauta de tres agujeros con
laizquierda y un tamboril con la derecha, como el instrumentista que conduce la hilera danzante
del castillo de Oroners (La Noguera)®?, también de aspecto mas o menos cortesano, aunque
en el grafiti leridano viene reforzado por otros tres musicos: dos trompetas y un rabel, los tres
cubiertos, mientras que el que toca el caramillo va con la cabeza descubierta y el pelo suelto (fig.
7). El de Barn comparte con sus bailarines el bonete en la cabeza, las calzas cefiidas, aunque el
jubon va abotonado por completo y es de mangas abiertas que cuelgan desde el codo y dejan ver
debajo la camisa ajustada a los antebrazos.

Figura 7. Danza en hilera, grafitti del castell d’Oroners (Lleida, s. XllI-X1V), calco del Museu de la Noguera
(Balaguer) (con permiso).

Todos los danzantes, musico incluido, presentan una especie de diablillo hegro sobre su
cabeza, que ha sido interpretado por Armelle de Feraudy como el pecado y lo ha puesto en
relacion con cierta pintura del Musée Unterlinden de Colmar, aunque alli el diablo sale de la

32 prim Bertran i Roigé y Francesc Fité i Llevot, “Primera aproximacio a la ceramica grisa i als ‘graffiti’ del
castell d'Oroners (Ager, Lleida)”, Acta Historica et Archaeologica Mediaevalia, 5 (1984): 408-409.



Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135 129

boca de un endemoniado en el momento de ser exorcizado® (fig. 9). Un diablito parecido emana
de una muchacha que, situada a sus pies, recibe el exorcismo del obispo San Siffrein en el ala
izquierda del retablo de la coronacién de Maria (c. 1460), atribuido al taller de Enguerrand Quarton
(c 1412/15-1466), conservado en la catedral de la localidad provenzal de Carpentras (Valclusa)®.
Los que también llevan diablos sobre la cabeza o a hombros (en trinches) son los vicios capitales
de la Capilla de los Penitentes Blancos de La Tor del Tinea, aunque son mas grandes®(fig. 10).

Figura 8. Pintura de la iglesia de Sant-Jacme Lo Major de So Barn (Grassa, Alps Maritimes, Provence).
Detalle. Foto del autor.

33 getratadeun panel desgajado de un retablo dedicado a San Vito (1474), aqui curando a un poseido por

el demonio, procedente de la iglesia del monasterio de Tegernsee, atribuida al pintor de Munich Gabriel
Malesskircher. cf. Sophie Springer, Die Tegernseer Altdre des Gabriel Mélesskircher (Munich: Tuduv Ver-
lag, 1995), 30-31, 111-113 y Fig. IV; apud Isolde Liibbeke, “Das Pfeilmartyrium des Heiligen Sebastian ein
spatgotisches gemalde eines Bayerischen meisters”, Wallraf-Richartz-Jahrbuch, 61(2000): 105, fig. 8y 9,
que identifica la tabla de Colmar con el retablo de San Vito de Tegernseer y la pone en relacién con otras
tablas procedentes del mismo retablo, hoy en Miinchen en la Stadtische Galerie im Lenbachhaus y en la
Bayerische Staatsgemaldesammlungen.

Agradecemos el sefialamiento del retablo de Carpentras (y la cita bibliografica de la nota anterior) a Mireia
Castano Martinez (UNED-Université de Genéve), autora de una tesis doctoral sobre “La peinture a Lyon
au milieu du XVe siécle”, bajo la direccion del prof. Frédéric Elsig, defendida el 4 de septiembre de 2021
y publicada como Le Maitre du Roman de la Rose de Vienne (Cinisello Balsamo: Silvana Editoriale, 2022).
La tabla de Bar ha sido relacionada también con otro retablo de Quarton sobre la Coronacion de Maria
para la cartuja de Villeneuve d’Avignon (Maillard, “Danse & Jugement dernier au Bar-sur-Loup”, 73), parti-
cularmente con los vivaces personajes humanos del friso inferior donde se representa el Purgatorio y el
Infierno.

De factura similar, aunque ya lejos de Provenza, podemos mencionar los de la iglesia de San Miguel Ar-
cangel de Sieso (Huesca) o los de la Cappella di San Ferreolo de Grosso (Torino). Por no hablar del prece-
dente en laimagen que acompana la Cantiga 67 del Cddice Rico de las Cantigas de Santa Maria (s. XIll),
donde un diablo alado sale de la boca de un cadaver (Maria Victoria Chico Picaza, “Composicion, estiloy
texto en la miniatura del Cédice Rico de las CSM”, Alcanate VIII (2012-2013): 172-173.

34

35



130 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

Figura 9. “Saint Guy guérissant un posséde”, tabla atribuida a Gabriel Malesskircher (1474), Musée
d’Unterlinden, Colmar (Alsacie). Imagen cedida por Armelle de Feraudy (So Barn).

Observados mas de cerca, cada uno de los diablitos parece adoptar una actitud coréutica
acorde con la postura del danzante que tiene debajo, o mejor, remedandola, con lo que se podria
estar evocando aquel exemplum del Liber exemplorum ad usum praedicantium (siglo XIll) donde
se relata la visidn de unos danzantes cuya coreografia era regida por diablos que les cabalgaban
y, cual titiriteros, movian sus articulaciones y les guiaban en cada paso de danza como si de
marionetas se tratara. Ademas, en los exempla medievales es frecuente asociar la danza con la
posesion diabdlica®, y el exorcizado de Tegernsee se presenta con un gesto descompuesto y la
cabeza echada hacia atras como el bailarin del gorro atado al cuello de Bar.

En cualquier caso, los diablillos negros emplazados sobre la cabeza de los bailarines podrian
ser la contrapartida simbdlica de las llamas pentecostales sobre las cabezas de los apéstoles®.
Asi, mientras la inspiracion del Paraclito hiciera a los discipulos poliglotas e instruidos, el
tejemaneje diabdlico convierte a los cortesanos en danzarines de la torpeza, conducidos a
exhalar un alma que no resiste el implacable pesaje final.

36 Butta, “Visiones coréuticas”, 58-59, 68.
87 Feraudy, Le Bar-sur-Loup, 41.



Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135 131

Figura 10. Cabalgata de los vicios, Avaritia & Luxuria, La Tor, Capilla de los Penitentes Blancos. Foto del autor.

6. Versos en danza

Si analizamos el texto, vemos que se dirige a los pobres pecadores, la humanidad entera, para
recordarles la proximidad de la muerte. Por tanto, funciona como un memento in limine mortis,
es decir, una instancia a los pecadores a recordar la inminencia de la Parca para que reflexionen
sobre la vida y traten de reparar los males cometidos si quieren obtener la clemencia divina. En
la primera estrofa se menciona el baile como una de las frivolidades con las que se desperdicia
la existencia; la ‘loca danza’ como la que refleja la pintura, emblema de la vida mundana que los
diablos asedian y la muerte asaetea. La danza representa las fechorias cometidas en la vida, y
se conmina al género humano a repararlas antes de que la muerte haga irrevocable su castigo.
Advierte a los humanos que piensen a menudo en ello y que se esfuercen en reparar el dafio,
porque si supieran de la terrible venganza que Dios ejercera después de que el alma se separe
del cuerpo y sea puesta en la balanza, experimentarian un gran panico en el corazén y en la
barriga. Por eso el hombre debe prepararse para el final imprevisible, pues tras el fallecimiento ya
no se estaria a tiempo de evitar la “terrible danza” de los condenados (mencionada en la estrofa
tercera), y una vez entrados en “tal danza” (como se dice en la estrofa cuarta) la contricién ya no
resultaria de provecho. Los exhorta a tener miedo, pues cada dia que pasa estd mas cercano el
final y la muerte puede golpearlos de improviso. Y entonces se veran puestos en el baile llamado
“la gran y perpetua hoguera”, entre llantos, gritos y blasfemias. Finalmente les recuerda que
todavia estan a tiempo para evitar el peligro de la caida, porque una vez hayan entrado en esta
danza lo deploraran irremediablemente para toda la eternidad. Y acaba rogando a Dios que les dé
la posibilidad de arrepentirse, lo que pondra al principe del infierno en un gran luto.

¢Quién habla? Sin duda un predicador ;A quién se dirige? Al conjunto de los humanos, si
bien los representados en la pintura no expresan la diversidad estamental de las danzas
macabras al uso, antes parecen mujeres y hombres de clase acomodada. En todo caso, se esta



132 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

particularizando el aleccionamiento a la preparacion a bien morir, no presentando las virtudes
que, en contraposicion a los pecados capitales, se alternan en el Ars moriendi, sino mostrando
las consecuencias de fallecer en pecado, y asimilando la danza a la muerte y al infierno®8. De
hecho, texto y pintura funcionan como una homilia admonitoria de las Postrimerias: la danza es
expresion de la vida despreocupada, mientras que la Muerte pone al humano en la tesitura del
Juicio individual del alma (el pesaje en la balanza de Miguel) y la vision del Paraiso, arriba, y el
Infierno, abajo; esto es los Quattuor hominum Novissima®. El objetivo: infundir en el pecador
aquel terrible pavor “que dins lo pou de l'infern no s'amaga™®.

Danza como vida en pecado que solo puede reparar la expiacion y la compuncion. Porque en
el momento del transito, el alma se vera enfrentada a los cuatro fines ultimos: Muerte (el arquero),
Juicio (san Miguel psicopompo), Paraiso (Dios asoma por el angulo superior derecho) e Infierno
(laboca de Leviatan, en el angulo inferior derecho). Al danzante recién fallecido un diablo le extrae
el alma por la boca que depositara en un plato de la balanza del arcangel (el otro plato ocupado
por el libro que registra los actos de la vida de cada uno); si pesa mas la impedimenta o farda
pecaminosa, el diablo le conduce a la boca infernal, como es el caso inmortalizado en la pintura.
Solo si el libro de los buenos actos de vida pesara mas, las cosas irian de otro modo*'.

7. Conclusiones

En conclusion, estamos ante una inquietante pintura que parece hacerse eco mas de impulsos
plasticos del oeste de Provenza (el estilo de Enguerrand Quarton, activo en Avignon y en Aix) que
del este (Ludovico Brea activo en el Nigois)*2. Una pintura que se manifiesta intimamente unida a
un texto poético de vocacion moralizante, que parece salido de la boca de un predicador, quizas
laico, o de una autoridad parecida a la del Actor de las danzas macabras al uso, tal vez encarnado
por el personaje de traje talar y bastdon en mano que parece evaluar la danza al extremo izquierdo
de la composicion, o quizas por el galan que nos da la espalda mientras abre los brazos como
dirigiéndose a los danzantes acosados por la Muerte. En todo caso se aleja de las tipologias
usuales de las danzas macabras: es un baile por parejas, si, pero de vivos, no del doblete viviente-
muerto propio de las danzas en hilera, y aun tendiendo a la circularidad, no es el corro presidido
por la muerte (como en el capitel de Girona) ni presenta la jerarquia estamental al uso (como en el
fresco de Morella). Y aunque en Bar los bailarines son acosados por una muerte sagitariacomo la
quedisparaalos personajes sitos en lacopa del arbol de Morella, a pesar de sus analogias, se trata
de dos manifestaciones bien diferentes. Bar presenta una danza en un contexto profano, inscrita
en la meditacion alrededor de las cuatro Postrimerias, acompafada de un texto moralizante
y admonitorio. La danza de Morella, propia de un claustro franciscano, se sitia en la sala De
Profundis del convento, donde se cantaba un responsorio al hermano difunto antes de llevarlo ala
iglesia parala misa funeral. En la ceremonia, los frailes debian bailar alrededor del féretro mientras
cantaban un contrafactum en catalan de Ad mortem festinamus del Llibre Vermell de Montserrat,
la danza de la muerte mas antigua de Europa conservada con musica. Cancién que aparece
con su partitura monumental en el fresco, bajo el circulo de danzantes, junto con otros textos,

38 En el exaltado imaginario del dominico Vicent Ferrer, en el infierno se bailaba al estilo de la danza corte-

sana, donde la dama iba escoltada por dos caballeros: “e com vindra lo yvern, ¢o €s, la mort, troben-se
decebuts, e moren, e ballen en infern ab los dyables. E veus les dances que fan les animes dapnades ab
los dyables en infern: Lucifer que guie les dances, e aprés vénen los altres dyables, e enmig de dos dya-
bles va una anima, e en esta manera ballen”. Vincent Ferrer, Sermons, vol. 5 (Barcelona: Edicion de Gret
Schib, 1975), 60.

Massip “Mors, ludicium, Infernus, Gaudia Caeli", 305.

Gabriel Llompart, “Francesc Prats. Devotio moderna, humanismo y lulismo en Miramar”, Studia Lulliana
22,1/3 (1978): 297.

Empieza a entreverse que los quinientos folios de la infame sentencia emitida por la suprema inquisicion
de aquella “deformacion grotesca de la civilizacion europea”, como la llamara Valle-Inclan (escena 12*
de Luces de Bohemia, 1924), quemaran como la yesca en instancias superiores y los déspotas se veran
expuestos al Cocito de la demofobia para quedar atrapados, gélidos, en la Antenora.

En cambio, el texto, seguin Schneegans (“La ‘Danse macabre’ du Bar”, 557-558), al parecer presenta for-
mas dialectales “que nous y constatons se retrouvent dans le parler nicois”.

39
40

4

42



Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135 133

muy estropeados, que completarian los cantos dirigidos al fraile fallecido*:. A pesar de estas
desemejanzas, los bailes de Bar y Morella parecen ir de la mano visual y cinéticamente. Quizas
tenga algun influjo el factor de la comunidad cultural occitano-catalana cuando los Pirineos, en el
Medioevo, no eran ninguna frontera sino una bisagra entre estas dos culturas gemelas que una
vez brillaron con estrenuo fulgor, pero que ahora estan en gran medida eclipsadas por una larga
sombra de tirania. De hecho, los condados de Toulouse, Languedoc, Provenza y Niza estaban
asociados al conde de Barcelona y monarca de la Corona de Aragén, por lo que mantuvieron
un estrecho vinculo incluso después del genocidio cataro y la posterior anexion al reino de
Francia. A la vista de estos lazos culturales, parece oportuno considerar las similitudes entre la
danza macabra de Morella (obispado de Tortosa) y la del municipio de Bar (diécesis de Niza), asi
como el contexto iconografico y espiritual que explica o aclara las imagenes y los textos que las
acompanan, que es lo que hemos intentado demostrar en el presente estudio.

8. Anexo. Transcripcion y traduccion del texto de la Danza de Bar

O paures pecadours, haias grant recordansa / que vous mourres tantost, non hi fassas doutansa;
/ e vous ballas souven e menas folla dansa / e fases autres mals ambe gran seguransa / en vous
cargant forment de mortala grevansa, / e non doutas en ren de far grant rebellansa / al grant
rey Jesus Crist, que sousten vostra stansa / longament asperant la vostra melhuransa. / Si vous
mourias ensins sens haver reparansa, / sensa doute alcun haurias malahuransa; / pensas hi
ben souven, non fasas demouransa / de vous levar ben prest de tant granda pesansa, / quar
si vous entendias la terribla venjansa / que fara Dieu, apres la dura separansa, / de vostr'arma
doulent quant sera en balansa, / meravilha seria se non sentias trenblansa / en vostre paure
cor e mais en vostra pansa. / Haias granda paour, quar cascun jourt s'avansa / la fin e vostra
mort de mala sabouransa; / si ella vous feria en souta deyssoutansa, / vous tombarias de tout en
grant desesperansa; / e pueis vous ballarias en la terribla dansa, / laqual s’apella ben perpetual
cremansa, / en fasent plours e crits e granda blastemansa / de Dieu, e mais de vous sens mais
haver cessansa. / Aras, tant que vous les e haves la poyssansa, / fuges tant grant perilh e tant
grant trabucansa, / quar si vous intrares una fes en tal dansa, / vous en repentires mas tart sens
proufichansa. / Pregui nostre Senhour vous donne tal poyssansa / que aquistes lo ben que dura
sens mancansa; / pueis toustemps lauses Dieu ambe grant alegransa, / dont lo prince d’enfern
haia grant douleansa. / Amen. (Ramello 2009 [2010], 32; con revision del autor).

[‘'Oh, pobres pecadores, recordad que pronto moriréis / no lo dudéis: si a menudo habéis
bailado y conducido loca danza / y habéis hecho dafio a los demas con toda seguridad, /
cargandoos fuertemente de una pesada mortaja / y no habéis dudado en ser muy desobedientes
/ al gran rey Jesucristo que os mantiene con vida / largamente esperando vuestro mejoramiento.
|l Si moris sin haber reparado el mal, / sin lugar a dudas sera vuestra perdicion; / pensadlo a
menudo, no 0s entretengais / y libraos muy presto de este gran lastre, / pues si supieseis la terrible
venganza / que hara Dios después de la dura separacion / de vuestra alma doliente al ser puesta
en balanza, / me extrafaria mucho que no sintieseis panico / en vuestro corazény aun en vuestra
panza. || Tened mucho pavor, pues cada dia se avanza/ el final y la muerte de cruel desazoén. / Si
la Muerte os pillara por sorpresa / caeriais en una gran desesperacion; / para después entrar en
la terrible danza, / aquella que se llama ‘la perpetua hoguera), / entre llantos y gritos y pesadas
blasfemias / a Dios, todos vosotros sin fin ni remision. || Ahora, que todavia estais a tiempo / huid
del gran peligro de tal gran caida. / Pues una vez ya entrados en esta danza, / os arrepentiréis
sin remedio para siempre. / Ruego a Nuestro Sefor que os dé esta posibilidad, / y que accedais
al bien que dura eternamente; / que, si siempre loais a Dios con alegria, / el principe del infierno
tendra gran desconsuelo.’]

Traduccion del autor

9. Conflictos de intereses
Ninguno

43 Massip, “La mort a scéne”, 145-150.



134 Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135

10. Apoyos

Este articulo se ha realizado en el marco del proyecto de investigacion MUDANZA. Dancing
women, idolatry and rituals: visual culture and cultural history of dance during the long Middle Age,
| + D: PID2022-140028NB-100, y en el seno del Grupo de Investigacion consolidado LAIREM-
Nexus (2021 SGR 970).

11. Referencias bibliograficas

Adell Figols, Francisca. “La Danza de la Muerte del Convento de S. Francisco de Morella”, Penya-
golosa, 1(1999): 35-44.

Arcangeli, Alessandro. “La danza tra malattia e cura: il medico e la tarantela”. En Il grande danza-
tore. Il tarantismo e il potere del ballo nella prima eta moderna, editado por Donato Verardi,
Camilla Cavicchiy A.Arcangeli, 53-89. Calimera: Kurumuny, 2022.

Bertrani Roigé, Primy Francesc Fité i Llevot. “Primera aproximacio a la ceramica grisa i als ‘graffiti’
del castell d’Oroners (Ager, Lleida)”. Acta Historica et Archaeologica Mediaevalia, 5 (1984):
387-418.

Butta, Licia. “Visiones coréuticas: danzas diabdlicas en el relato hagiografico y ejemplar”, in eHu-
manista, 56 (2023): 58-74, texto en red: https:/www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/56
Carvajal Gonzélez, Helena. “Has aprendido los cambiantes rostros de esta divinidad ciega: anali-
sis de la relacion entre imagen, texto y materialidad en un facticio de la Casa Mendoza (BNE

Mss/10269)”, Anuario de Estudios Medievales, 52/2 (2022): 523-558.

Castafo Martinez, Mireia. Le Maitre du Roman de la Rose de Vienne. Cinisello Balsamo: Silvana
Editoriale, 2022.

CdT = Corpus des Troubadours: Corpus des Troubadours

Corpus de trobadors - 234,016, Guilhem de Saint Leidier - Document

Chico Picaza, Maria Victoria. “Composicion, estilo y texto en la miniatura del Cédice Rico de las
CSM?”, Alcanate VIl (2012-2013): 161-189.

Ferrer, Vicent. Sermons, vol. 4 y 5. Edicidn de Gret Schib, Barcelona: Barcino (Col. Els Nostres
Classics), 1975.

Feraudy, Armelle de. Le Bar-sur-Loup. Léglise Saint-Jacques-le-Majeur et ses chapelles. Les
Grandes Imprimeries, 2016.

Gomez Muntané, Maricarmen. El Llibre Vermell. Cantos y Danzas de fines del Medioevo. Madrid:
Fondo de Cultura Econémica, 2017.

Henry, Dominique Marie Joseph. “Notice sur un tableau curieux”. Bulletin trimestriel de la Société
des sciences, belles-lettres et arts du département du Var, séant a Toulon,A 18, n.° 1 (1850):
93-100.

Ingrassia, Catherine. La Danse Médiévale. 2 vols. Beauchamp: Le I10cal, 2010.

Lecoy de la Marche, Albert. Le rire du prédicateur. Récits facétieux du Moyen Age Montrouge:
Brepols, 1999.

Llompart, Gabriel. “Francesc Prats. Devotio moderna, humanismo y lulismo en Miramar”. Stu-
dia Lulliana, 22, 1/3 (1978): 279-06. En red: https:/raco.cat/index.php/Studialulliana/article/
view/326837

Liibbeke, Isolde. “Das Pfeilmartyrium des Heiligen Sebastian. Ein spatgotisches Gemalde eines
bayerischen Meisters”, Wallraf-Richartz-Jahrbuch, 61 (2000): 99-108.

Maillard, Jean. “Danse & Jugement dernier au Bar-sur-Loup”, Revue belge de Musicologie / Bel-
gisch Tijdschrift voor Muziekwetenschap, n.° 34/35 (1980/1981): 72-80.

Massip, Francesc. “Nova representacio plastica de la dansa de la mort”. Matéria. Revista d’Art,
n.° 2 (2002). 279-286. Disponible en https:/revistes.ub.edu/index.php/materia/article/
view/11428/14218

Massip, Francesc. “Huellas de Oriente en las representaciones macabras de la Europa medieval:
el caso catalan”. Cuadernos del CEMYR, 19 (2011): 137-161. Disponible en https:/www.ull.es/
revistas/index.php/cemyr/article/view/4164/2955

Massip, Francesc. “Mors, ludicium, Infernus, Gaudia Caeli: les quatre Fins dernieres et leurs re-
présentations”. En Mort n'epargne ne petit ne grant. Etudes autour de la Mort et de ses repré-
sentations (Actes du xviii¢ congrés international de I'association Danses macabres d’Europe.


https://www.ehumanista.ucsb.edu/volumes/56
https://trobadors.iec.cat/veure_d.asp?id_obra=1421
https://trobadors.iec.cat/veure_document_un.asp?imatge=4670
https://raco.cat/index.php/StudiaLulliana/article/view/326837
https://raco.cat/index.php/StudiaLulliana/article/view/326837
https://revistes.ub.edu/index.php/materia/article/view/11428/14218
https://revistes.ub.edu/index.php/materia/article/view/11428/14218

Massip Bonet, F. An hist. arte 35, 2025: 119-135 135

Paris 19-23 marzo 2019), editado por I.Hans-Collas, D.Jugan, D.Quéruel, B.Utzinger, 302-320.
Venddme: Editions du Cherche-Lune, 2019.

Massip, Francesc. “La mort a scene: image, dialogue et chorégraphie dans les représentations
macabres catalanes”. En Les danses macabres dans la Romania médiévale: textes et con-
textes (Actes de la Journée d'études internationale tenue le 14 juin 2018 a Klagenfurt, Autri-
che), Le Moyen Age, editado por Alina Zvonareva y Hanno Wijsman, n.° 3-4 (1/2021): 139-161.
DOI: 10.3917/rma.271.0139

Massip, Francesc y Lenke Kovacs. “La Danse macabre dans le Royaume d’Aragon: iconographie
et spectacle au Moyen Age et survivances traditionnelles”. Revue des Langues Romanes, CV,
num. 2 (2001): 201-228. Disponible en https:/www.researchgate.net/publication/299162104 _
La_Danse_macabre_dans_le_Royaume_d’Aragon_iconographie_et_spectacle_au_Moyen_
Age_et_survivances_traditionnelles

Massip, Francesc y Lenke Kovacs, El baile: conjuro ante la muerte. Presencia de lo macabro en la
Danzay la Fiesta Popular. Ciudad Real: CIOFF Espafia, 2004.

Palazzo, Eric. Linvention chrétienne des cinqg sens dans la liturgie et I'art au Moyen Age. Paris: Les
Editions du Cerf, 2014.

Ramello, Laura. “Una danza ‘macabra’ di tradizione valdese in Provenza: Bar-sur-Loup”. Prospero.
Rivista di Letterature straniere, Comparatistica e Studi Culturali, vol. XV (2009)29-45. Dispo-
nible en: https:/hdl.handle.net/2318/78786

Réau, Louis. Iconografia del arte cristiano, Tom. 1/Vol. 2: Iconografia de la Biblia. Nuevo Testamen-
to. Barcelona: Ed. del Serbal, 1996 (1957).

Réau, Louis. Iconografia del arte cristiano. Iconografia de los Santos. De laA a la F., tom. 2, vol. 3,
Barcelona, Ed. del Serbal, 1997.

Rialto (Repertorio informatizzato dell’antica letteratura trobadorica e occitana), IdT (Lltalia dei tro-
vatori): http:/www.rialto.unina.it/BdT.htm

Rossi, Edmond. Les aventures du diable en Pays d’Azur. Cannes, Alandis Editions, 2004.

Sardoux, Antoine-Léandre. “La Danse macabre de Bar”. Annales de la Société de Lettres, scien-
cies et arts des Alpes-Maritimes, t. VIl (1882): 177-189 y PI. Xl A-B. [Edicién en opusculo:
Nice: Imprimerie Anglo-Francaise Malvano-Mignon, 1883].

Saugnieux, Joel. Les danses macabres de France et d’Espagne et leur prolongements littéraires.
Paris: Société d’Edition Les Belles Lettres, 1972.

Schedel, Hartmann. Liber Chronicarum. Nurenberg: Antonius Koberger, ‘Sexta etas mundi’, 1493.

Schneegans, Frédéric-Edouard. “La ‘Danse macabre’ du Bar”. Romania, 212 (1927): 553-558. Dis-
ponible en: https:/www.persee.fr/doc/roma_0035-8029_1927_num_53_212_4326

Schmitt, Jean-Claude. Le corps, les rites, les réves, le temps. Essais d’anthropologie médiévale.
Paris: Gallimard, 2001.

Schmitt, Jean-Claude. Les rythmes au Moyen Age. Paris-Lucon: Gallimard, 2016.

Sénéquier, Paul. “La danse macabre du Bar”. Journal de Grasse, 15/12/1873. Reeditado en ‘pla-
quette’ de 8 paginas en Grasse: Imp. Crosnier Fils, 1892.

Springer, Sophie. Die Tegernseer Altdre des Gabriel Mélesskircher. Munich: Tuduv Verlag, 1995.

Thompson, Stith. Motif-Index of Folk-Literature. A Clasification of Narrative Elements in Folktales,
Ballads, Myths, Fables, Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books and Local Le-
gends, 6 vols. Bloomington y Londres: Indiana University Press, 1955-1958.

Tronca, Donatella. “Coreomania e ballo di san Vito. La dimensione religiosa e I'invenzione moder-
na delle danze oscure medieval”. Riforma e Movimenti Religiosi, 16 (2024): 21-52.

Uther, Hans-Jorg. The Types of International Folktales. A Classification and Bibliography. 3 vols.
Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia y Academia Scientiarum Fennica, 2011.

Waller, John. Time to Dance. A Time to Die: The Extraordinary Story of the Dancing Plague of 1518.
Cambridge: Icon Books, 2008.

Waller, John. “A forgotten plague: making sense of dancing mania”. The Lancet, 373 (2009): 624-
625.


http://www.rialto.unina.it/BdT.htm

