() MONOGRAFIA

Anales de Literatura Hispanoamericana

ISSN-e: 1988-2351 =] EI(D)II\aEJLI\[JﬁrSéNSE

https://dx.doi.org/10.5209/alhi.102138

Lo no dicho, el no autor y el no lugar en Ratl Zurita. Una reflexion entre filologia,
poética y archivo

Héctor Hernandez Montecinos!

Resumen. En este articulo se pretende trazar una breve genealogia de la nocion de “poética”, su singularizacion en
relacion con el archivo y su puesta en funcionamiento en los estudios literarios sobre todo por autoras como Rocio Badia
Fumaz con la finalidad de situarla en el contexto de las nuevas revisiones de la filologia, pero sobre todo como una
herramienta posible y oportuna para escenarios de lenguajes complejos, expandidos, tensionados, como lo es la obra del
poeta chileno Ratl Zurita y en particular sus ensayos no publicados en libros ni mayormente revisados por la critica como
Literatura, lenguaje y sociedad (1973-1983) (1983) y “Mi testimonio” (1985) desde donde se funda tempranamente una
suerte de bioescatologia que cruzara toda su obra hasta el presente.

Palabras clave: Ratl Zurita, filologia, poética, archivo.

[en] The unsaid, the unauthorised and the non-place in Ratl Zurita. A reflection between philology,
poetics and archive

Abstract. In this article we want trace a brief genealogy of the notion of “poetics”, its singularization in relation to the
archive and its implementation in literary studies, especially by authors such as Rocio Badia Fumaz, with the aim of
placing it in the context of the new revisions of philology, but above all as a possible and timely tool for scenarios of
complex, expanded, tense languages, such as the work of the Chilean poet Raul Zurita and in particular his essays not
published in books nor largely reviewed by the criticism such as Literature, language and society (1973-1983) (1983)
and “My testimony” (1985) from which a kind of bioeschatology was founded early on that will cross all of his work to
the present.

Keywords: Raul Zurita, Philology, Poetics, Archives.

Cémo citar: Hernandez Montecinos, H. (2024) Lo no dicho, el no autor y el no lugar en Raul Zurita. Una reflexion entre filologia,
poética y archivo, en Anales de Literatua Hispanoamericana 53, 53-65.

Jirgen Paul Schwindt propone en Humanismo negro un pensamiento filologico desde un afecto filologico
pasando por la pregunta filologica, esto es, el asombro ante la experiencia de lenguaje, su percepcion y
recepcion, y “el desarrollo de un procedimiento de lectura que ya no maltrataba a los textos como testimonios
acaso de una vision-de-mundo atn a ser descubierta por otra via, sino que tomara a €sos en serio en sus
multiples procedimientos tentativos de la produccion de si mismos y de la facturacion progresiva de sentido”
(44), pero “esto no se logra cuando adhiere a temas, materiales y motivos, sino cuando puede reconocer y
describir la estructura del conocimiento del texto literario” que, no obstante, “solo le sera accesible a quien, en
el contexto de la reconstruccion filoldgica, sea capaz de volver a pensarla como conocimiento poético” (51).
Esto es, una poética.

! Universidad Diego Portales, Santiago de Chile, Chile.
Correo: hernandezmontecinos@gmail.com

Anales de Lit.Hispanoam. 53 2024: 53-65 53


mailto:hernandezmontecinos@gmail.com

54 Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65

Para diferenciar a la Poética® de sus mas cercanas textualidades en cuanto a su origen diremos de manera
general por ahora que se trata de un discurso sobre la literatura en tanto que la gramatica seria uno sobre el
lenguaje y la retorica un discurso sobre el discurso. Desde ahi en adelante el analisis de textos sobre lo literario,
la literatura e incluso el arte general escritos por el emisor de la obra puede completarnos una disciplina
especifica de este tipo de produccion literaria. Historicamente, tres son estas consideraciones: a) como gracias
a estas reflexiones puede abordarse también, sin invalidar otras propuestas, una metodologia que surge en
contacto con la propia creacion y no al margen de ésta; b) en qué medida dichas reflexiones coinciden con las
propuestas que criticos y teoricos han elaborado en torno al hecho literario, ya sea como corpus o recepcion, y
en qué puntos son divergentes unas y otras, y ¢) la posibilidad de encontrar, en las poéticas de autor, factores
sobre la construccion de la obra no observados hasta ahora en la teoria de la literatura, como por ejemplo, su
caracter documental o de archivo, lo que supondria un modo de ampliar el campo del conocimiento estético
literario (Rubio Montaner, 188).

Por su parte, Rocio Badia Fumaz es quiza la autoridad académica que mas ha insistido en la altima década
con el tema de las poéticas tanto como objeto de estudio a la vez que formulando nuevos énfasis y entradas
teodricas. Ademas, ha sistematizado algunas de las discusiones que tienen que ver con el tema brindandole una
continuidad critica y ha publicado un valioso libro sobre los ensayos, articulos y prosas de Antonio Colinas
explicitando, ciertamente, su poética’. Seria esta una de las primeras obras que estudian el tema en términos
especificos y bajo este concepto en torno a la prosa de un poeta en aras de su pensamiento literario como
poética explicita. Sobre lo mismo comenta que:

El género de las poéticas explicitas, entendidas como textos de tipo ensayistico en los que un autor literario
aborda cuestiones clave de la creacion literaria desde un punto de vista personal, carece hasta el momento de
una formulacion teodrica definida que permita comprenderlo en su complejidad. La variedad terminologica con
la que se alude a estos textos, que comprende términos como autopoéticas, poéticas de autor o poéticas
individuales, da cuenta de la dispersion critica reinante. (Badia Fumaz, 2018: 88)

Lo que recalca la autora es, en efecto, el hecho del escaso interés de la institucion literaria sobre las poéticas
como conjunto organico en comparacion con el amplio corpus de poéticas a lo largo de la historia de Occidente:
desde la Antigliedad clasica que pasa por la época helenistica, los primeros siglos del cristianismo, el
medioevo, el humanismo italiano del siglo XIV, el Renacimiento, el barroco y la comedia espafiola, el
enciclopedismo y la Ilustracion, el neoclasicismo, el simbolismo, las vanguardias del siglo XX, considerado
por Vattimo como “el siglo de las poéticas” (47), hasta nuestro propio presente.

También se carece de un diagrama que permita formular teorias que tengan que ver con la escritura en
segundo grado en contextos literarios y que no desdefien al autor o el hecho de su propia enunciacién en un
medio determinado. Algunas de las razones pueden ser la diversidad de sus registros que no siempre estan
validados por el reparto oficial de los géneros literarios y que, incluso como no ficcion, va desde ensayos hasta
diarios, cartas, apuntes, autobiografias, conferencias, prélogos, entrevistas, conversaciones, cuestionarios
literarios, etc. Esto es, casi en su totalidad lo que corresponde a los géneros que llamamos escrituras
documentales para resaltar el perfil de documento del archivo como tal.

Es notorio que estas condiciones de posibilidad de las poéticas implican desde su propia escritura una puesta
en escena de una cuestion literaria, pero a la vez visibiliza las fuerzas de un campo o industria cultural, una
comunidad de lectores, un publico interesado que consume este tipo de discursos que hablan desde una
especializacion que no es académica ni cientificista sino que abre el quehacer literario a sus propios procesos
y problematizaciones desde el hecho creador y también la reflexion tedrica. En cierto punto, el autor de una
poética es un critico subjetivo que se lee a si mismo entendiendo el lenguaje como un medio y a la vez como
alguien que apela a una formalidad para leer a otros, lo otro dentro de la literatura.

Como indica la cita de Badia Fumaz, es relevante para ella la escasa normalizacion de las definiciones y
nombres con que se estudian las poéticas: poética estructural (Todorov), Poética (Barthes), metatexto

2 Usaremos “Poética”, con mayuscula, para consignar el género de este tipo de escritura tal como, por ejemplo, se hace
referencia a la nocion de Retdrica o Gramatica que mantendremos en mintscula. La nocion de “poéticas”, en plural, sirve
para designar el corpus, y “poética” tal cual para una unidad discursiva determinada.

3 Badia Fumaz, Rocio. Los ensayos literarios de Antonio Colinas. Pensando la creacion desde el creador. Madrid:
Verbum, 2016.



Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65 55

(Mignolo), poéticas de autor (Rubio Montaner, Fernandez Urtasun), poéticas de poeta (Demers, Laroche,
Popovic), poéticas de creador literario (Zonana), poéticas particulares (De Teresa Ochoa), autopoéticas
(Casas), entre otras. La nocion que ella utiliza es la de “poética explicita” que caracterizara mas adelante. De
entre los varios nombres que han ido tomando las poéticas desde que comienzan nuevamente a ser objeto de
estudio contemporaneamente los que mas han tenido éxito son el de “autopoética” que inaugura Casas y el de
“poéticas de autor” que si bien explicita mas las condiciones propias del género “no ha sido sistematizado en
ningun articulo académico” (Badia Fumaz, 2020: 10).

En este punto, distingue una serie de caracteristicas para las poéticas en dos 6rdenes de prioridad. Entre las
primarias estan aquellas que son fundamentales para poder reconocerlas dentro de un universo discursivo y
tienen que ver con el nombre propio como autoria/autoridad, ya que las poéticas funcionan cuando el autor
literario tiene una obra de interés dentro de un medio cultural. Asimismo, el sujeto y el objeto coinciden, es
decir, el autor habla de si mismo y se reconoce en la propia discursividad que, en tercer lugar, se presenta
generalmente bajo el formato de prosa por su caracter ensayistico o argumentativo y que, por ultimo, siempre
hace referencia a un tema literario.

Por su parte, los rasgos secundarios, esto es, que no son imprescindibles o no se dan en todas las poéticas
tienen que ver mas bien con particularizaciones en el discurso como, por ejemplo, la preferencia de un lenguaje
no formal ni estrictamente especializado en critica o teoria, la diversidad de registros que puede tomar el
archivo, el caracter a posteriori en relacion a las obras de ficcion lo que les brinda a las poéticas una posibilidad
de “reescritura del pensamiento” (Badia Fumaz, 2015: 166) que por lo demads suele ser en textos mas bien
breves. Otras sefiales que la autora reconoce también de manera mas bien general o no determinantes son la
coloquialidad, las anécdotas y los deicticos por lo cual siempre esta entre el ambito literario y el reflexivo.

Esto no implica que la poética sea una serie de certezas o dogmas para un autor ni mucho menos que de ahi
pueda leerse su obra de ficcion restante. Las poéticas entablan vinculos con su carcter no ficcional, pero desde
ciertas practicas toda escritura en su vaciamiento de lo real, de la experiencia, juega también en el espacio de
su propio contrato.

Badia Fumaz confirma la necesidad de unir en un solo relato el trabajo del teérico “para plantear desde un
método particular cuestiones que van desde la relacion entre ética y estética —hoy por hoy radicalmente
desechada de cualquier manual— hasta el papel que debe tener el poeta en la sociedad” (2011: 2) y del poeta,
“que necesita otro espacio genérico con mayor libertad que le permita ahondar ya no poéticamente sino
discursivamente” (2). De este modo, se insiste en esta escritura hibrida en que el sujeto de enunciacién es
también objeto, pero sin insertarse estaticamente en los géneros autobiograficos sino que es el discurso el que
actla ejerciendo una soberania desde la cual tanto las autorias como los contornos de la situacion literaria son
leidas.

Sin duda, se habla desde un lugar gramatical que singulariza su experiencia especifica como productor,
pero a la vez como lector de su propia lectura. La subjetividad en este caso es un escenario donde se producen
operaciones que tienen que ver con los distintos modos en que los materiales que constituyen una idea de
conciencia entablan un espacio comun con la escritura, con la escritura de si mismo, pero sin que ese yo sea lo
esencial sino que se convierta en el suplemento para leer esta textualidad que habla desde fuera como teoria y
a la vez desde dentro, es decir, desde la propia creacion.

Sabemos como el formalismo ruso junto al futurismo y el estructuralismo francés en didlogo con la nouveau
roman insistieron con la idea de la Poética desde una metodologia cientifica o al menos técnica sin perder de
vista las cuestiones como el origen de la obra poética o sus regularidades y tensiones. Desde alli, Badia Fumaz
reconoce el origen de las poéticas contemporaneas en el desgaste de estos manifiestos de las vanguardias
histéricas de comienzos del siglo pasado desde de su caracter colectivo, expresivo y mas bien de guerra hacia
uno individual, comunicativo y reflexivo. “El manifiesto se opone a algo o alguien, necesita comprenderse
desde el antagonismo o, por lo menos, desde la dialéctica; el manifiesto vanguardista busca la reaccion del
receptor, tanto por medio de su forma como de su contenido” (2019: 77).

De hecho, pareciera que gran parte de la necesidad critica del XX ha sido desembarazarse insistentemente
de la sentimentalidad romantica de la poesia del siglo XIX aunque se siga insistiendo en la asociacién de la
lirica como la primera persona que expresa sentimientos. Dicho de otro modo, el autor resulta incomodo en la
teoria literaria por ese caracter expresivo que no solo es una afectacion sino también por la gravedad que ejerce
con respecto al resto de las signaturas del discurso. De este modo, cierta parte de la teoria se encarg6 de borrar
toda huella de subjetividad de las obras y documentos literarios en sus lecturas lo que parecié mas bien una
advertencia en tanto que una constatacion.

Uno de los grandes topicos heredados del estructuralismo como es la afirmacion de la muerte del autor,
decretada desde diferentes planteamientos por Derrida, Barthes y Foucault, ocupa un hueco considerable en la
reflexion de los poetas de las décadas posteriores [...] La nociéon de autor, por tanto, no ha desaparecido, sino



56 Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65

que su estudio ha sido reorientado. Es dentro de este reciente movimiento de recuperacion de la figura del autor
donde reaparece con fuerza y se desarrolla de forma privilegiada la reflexion del propio interesado, el poeta,
que desde su manifestacion ensayistica reclama un lugar dentro del complejo sistema literario, incluso cuando
lo hace para defender la efectiva desaparicion del yo autorial en poesia. (Badia Fumaz, 2011: 4)

La autora (2012) retoma los argumentos de Barthes, Foucault y Eco sobre este adelgazamiento del sujeto
autoral y lo encausa con formas de la escritura donde interviene un sistema operativo. Los movimientos
conceptuales del texto pasan de esta fuga de la autoria y la posibilidad de que con dispositivos o inteligencia
artificial se llegue a escribir un texto y el lugar de la literatura ante esa encrucijada. Evidentemente no hay
texto sin autor, pero también solo hay autor en ese texto. La pregunta es qué pasa cuando la creacion consiste
en series de frases gramaticales y logicas al azar que, sin embargo, permiten una lectura y niveles de sentido.
(Es posible una poética a partir de un algoritmo?

La relevancia desde estas coordenadas estaria ahora en como se lee ese régimen de signos, en como la
lectura construye un pilar que bajo otras condiciones era propiamente una cualidad del autor aunque advierte:
“La precaucion necesaria a la hora de investigar el papel del lector nos hace tener las mismas prevenciones
que Barthes y Foucault nos advierten respecto al autor, pues no tendria sentido un Lector especular al Autor
clasico que acaba de ser proscrito” (119). De hecho, varias de las discusiones de Badia Fumaz, sobre todo las
que se acercan a Foucault, tienen que ver, por cierto, con los cruces entre subjetividad y archivo en cuanto
condiciones de fuerzas de normalizacion y resistencia.

También servira para contrastar la mirada de Zurita sobre la historia del sujeto, la escritura y el poder que
en gran parte de ambas concepciones se topan, dialogan y se cuestionan y es interesante esa intermitencia entre
el filosofo y el poeta, entre la filosofia y la poesia para leer la ética, la estética y la politica que es la estructura
de una suerte de escatologia que sera el diagrama que se repetira en el analisis de dos ensayos de Zurita.

Tanto la autora, como Pilar Rubio Montaner que citamos anteriormente, insisten en la necesidad de que los
estudios criticos miren a las poéticas como un corpus valioso e importante ya que “permitiria completar un
espacio hasta ahora poco frecuentado, como es el de la reflexion sobre la creacion literaria, asi como
profundizar en las relaciones entre pensamiento literario y actividad literaria en el seno de cada autor” (Badia
Fumaz, 2015: 169). Las poéticas como practicas discursivas y no discursivas a la vez necesitan de un trabajo
genealogico desde Aristoteles para que ese retorno no solo sea desde su dependencia o no de la filologia o las
ciencias del lenguaje o literarias. El propio recorrido del archivo como poética y de la poética como archivo
nos permitrd hacer un correlato de esa autorreflexividad del lenguaje con respecto a si mismo y los modos en
que una conciencia de autor surge a la vez que los archivos van pareciéndose cada vez mas a obras literarias
tal como las conocemos hoy.

Como vemos, las poéticas estan entre los mas complejos asuntos del quehacer literario. Las entradas a cada
uno de sus temas son enormes ¢ intrincadas. Por esta razoén, hemos querido acotar ciertas directrices para
hacernos de herramientas criticas actualizadas ademas de ampliar los intentos de otros académicos que han
insistido en este retorno de las poéticas sobre todo desde inicios del siglo XXI.

En esta “historia corta” de las poéticas que va desde los momentos de las discusiones formalistas (lucha
contra la supersticion biografica) a las estructuralistas (batalla por la autonomia disciplinar) se les suma un
tercero que podria pensarse como una posfilologia que trabaja con el lenguaje desde su condicion de archivo
en un nivel pragmadtico y por tal ya no es solo un objeto o una obra sino que una red de operaciones en un
sistema operativo como lo puede ser la misma Poética.

De algun modo, la trayectoria de los estudios literarios desde el siglo XX hacia el XXI con respecto a la
Poética ha tenido que ver con el tema de los desempefios de sus variables expresadas en la constante pregunta
por las funciones del lenguaje. La que va desde los planteados por Jakobson a raiz de los estudios previos del
formalismo pasando por las ideas del estructuralismo y que Foucault recoge, previsoramente, como funcion
arqueologica hasta el dia de hoy en que los giros autobiograficos, archivisticos y biocéntricos se superponen
en nuevas cuestiones desde las humanidades digitales y el propio presente en que vivimos.

Como sugeriamos al comienzo, las poéticas siempre estan enunciadas desde un presente signado por la
incomodidad. Por ello, el autor se ve conminado a hacer visible la emergencia de sus propios procesos y la
pregunta por la cuestion de la literatura. Esto no tiene que ver con que las poéticas reproduzcan la realidad en
el sentido de imitarla sino que, por el contrario, es una relacion reflexiva que configura una mirada desde su
propia evidencia material: de ahi que sean un acontecimiento discursivo. Y, por tal, el recorrido previo en que
mostramos que, mas alld del momento de su emergencia, Poética es toda pregunta por las reglas del hacer
literario.

En este sentido, nos vemos en la necesidad de bordear los ejes que dan forma a las poéticas con respecto a
la idea de sujeto y su vinculo con la escritura en cuanto archivo el dia de hoy. Esta es una de las diferencias



Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65 57

principales con respecto a las discusiones criticas sobre las poéticas que hemos visto hasta ahora y tiene algunas
razones. En primer lugar, porque es la episteme desde donde se estd leyendo el presente de las humanidades y
las artes, pero también desde donde estamos siendo leidos en lo que se ha llamado el giro archivistico: “un
nuevo giro hacia el fenomeno del archivo, ya no como mero insumo de trabajo sino como un objeto de estudio
por si mismo, de caracter complejo y vasto” (Tello, 11). Nuestra relacion con la escritura y la lectura no es la
misma de hace dos décadas como tampoco lo es el escenario de la critica, los medios, la propia literatura o el
mercado cultural donde estamos todos insertos como actores e instituciones. Y, en segundo lugar, porque
ciertamente, el archivo tiene cada vez mas relevancia en la conformacion de nuevos materiales de estudio, por
ejemplo, en las artes, que han cuestionado el presente del propio campo artistico para volver a la cuestion de
la necesidad de su propio lugar dentro de las fluctuaciones y desplazamientos que ha llevado a cabo el
tecnocapitalismo sobre las propias practicas y la critica en general como vaciamiento y anulacion retorica.

Mas aun, desde la nocion del archivo se evita un error comun, como ya hemos sefialado, de confundir las
genealogias de las poéticas con las de la historia de la critica, de la teoria e incluso de la propia literatura. Las
genealogias de las poéticas son las maneras en que las reglas del presente activan las del pasado. En efecto, las
propias relaciones con la teoria literaria o la critica que serian las ramas de la filologia mas proximas son
también zonas de friccion. La Poética habita un umbral: ni el espacio de las ciencias de la literatura —es un
discurso no literario sobre la literatura—, ni el de las ciencias del lenguaje —su objeto no se encuentra en las
unidades significativas del signo lingiiistico o en las coordenadas de la situacion comunicativa de la pragmatica
o el analisis del discurso—. De alli que su tension con la filologia sea con el sistema completo de como se ha
dividido las relaciones de lenguaje, pensamiento y memoria en el siglo XIX y de cuanto ha rendido hasta ahora
dicho reparto en que el mundo es otro.

El archivo no invoca al sujeto real de la enunciacion, pero tampoco lo asume como irreal, sino que, en
cuanto figuracion del propio archivo, lo trata como un espectro. No existe un afuera real del archivo porque el
archivo es real (irrepresentable) y lo que hace es unir el mundo exterior con el interior y fusionarlos hasta crear
un presente de enunciacién que es su propio espacio y tiempo. Esto no quiere decir que no podamos considerar
dichas escenas sino, por el contrario, son ellas las que nos permiten reconocer las relaciones de poder, las
continuidades y transgresiones que ocurren en el texto.

Una teoria y una metodologia siempre deben tener repercusiones sobre los cuerpos, sobre los corpus, con
los que esta abriendo un didlogo. Esa es su condicion de posibilidad y la necesidad de su propia existencia.
Las poéticas como “discursos menores” en la literatura enfrentan una doble paradoja. Una de ellas es ser
anteriores a todo lo que serd la critica, la teoria e incluso a la propia literatura si tomamos la Poética de
Aristoteles como el inicio de este saber. La otra es que no estamos hablando de poesia ni siquiera cuando se
hace referencia a la funcion poética del mensaje.

Las poéticas estan en un diagrama que excede el eje tradicional de la filologia por su condicion de archivo,
pero no por eso se alejan del propio derrotero de la historia de la reflexion sobre la literatura. Hemos rastreado
sus huellas en una genealogia que es la de Occidente, pero ampliando sus peculiaridades, lo que excede la
cuestion de lo filologico para rodear otros fenomenos que tienen que ver con su funcionalidad, sus materiales,
las posibles configuraciones que existen entre diagramas, archivos y dispositivos. Aun si, aunque pueden
incomodar en las casillas habituales de la ficcion literaria, no se apartan de las grandes cuestiones de la teoria
literaria y pueden ser asediadas desde los haceres que son su producto.

Una de estas operaciones posibles es hacer implosionar el archivo en el marco general de la filologia, es
decir, en sus dos vertientes principales: la Ciencia de la literatura y la Ciencia del lenguaje que conservan su
impronta positivista por su conformacion a fines del siglo XIX. No obstante, actualmente en aras de los signos
no humanos y los sistemas operativos con los cuales se estdn escribiendo los nuevos lenguajes e imaginarios,
por ejemplo, de la inteligencia artificial o ciertas derivas del anarchivismo, el quehacer filologico ha sido objeto
de nuevas lecturas criticas como las de Werner Hamacher que sefala que “la filologia no es, por consiguiente,
ya bajo el aspecto de su cuestionabilidad, ni una ciencia, ni una disciplina tedrica con métodos bien definidos
que conduzcan a la adquisicion de conocimiento”, lo cual no implica abdicar de ella sino que “por el contrario:
quien se mueve todavia antes de la filologia y en su periferia percibira sus contornos con mayor agudeza que
cualquiera que crea encontrarse en su interior y que esté atrapado por determinadas rutinas que rigen como
filologicas” (16)

Daniel Link (2015), por su parte, habla concretamente de una posfilologia a partir de la crisis del sistema
de equivalencias que aln resistia tanto en la lingiiistica como en el estructuralismo reinante en los estudios
literarios centrados en la interpretacion y el constante ajuste de una maquina que ha fatigado sus propios
materiales. Se refiere a nuevas alfabetizaciones en formas-de-vida que tienen que ver mas bien con nuevas
tecnologias de la comunicacion y la informacion en tanto que con regimenes de signos en obras literarias tal
como se han pensado desde el siglo XIX hasta los afios setenta que es cuando se reconoce el estancamiento de
la teoria critica de la literatura.



58 Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65

Sea como sea, vale la pena pensar en la filologia desde dentro de sus transformaciones y actualizaciones,
pues ciertamente el presente nos obliga a la produccion de nuevas preguntas que son el proposito principal de
nuestro trabajo en los saberes literarios. Mas aun que enfrentamos una crisis no solo en las humanidades sino
en los propios marcos de significacion del lenguaje que se expresa en su institucionalizacion como contraparte
de un capital de silenciamiento social, pero también en la intemperie en que se encuentra como recurso ante
las condiciones de las formas-de-vida.

(Como afecta todo esto nuestra practica analitica y nuestros estudios? Aunque no podria dar respuestas ciertas
a problemas tales, me ha parecido necesario tartamudear a propodsito del asunto, si es que la crisis nos obliga a
la busca de vocabularios nuevos y nuevas estrategias: la posfilologia y la diagramatologia. Se trata, pienso, de
la escucha y de la amplificacion de la caja de resonancias. No leer ni ordenar, sino la suspension de esas
aventuras pretéritas: interrogar los textos, las practicas, los gestos (en suma: las formas y las imagenes de las
que disponemos), no como si fueran interiores a (la literatura, al arte, a la cultura) sino como siendo exteriores
a toda garantia disciplinar, participando de una exterioridad radical (lo abierto rilkeano o el afuera
blanchotiano como garantia ética de la posfilologia y de la diagramatologia). Alli donde comienza la
descreacion y la inoperancia y comienza una nueva relacion ética con las voces, los silencios y las inclinaciones
de la materia (incluidos nuestros cuerpos). (Link 275-276)

También en el siglo XXI, Kenneth Goldsmith, Cristina Rivera Garza y Pablo Manolo Rodriguez, por ejemplo,
han enunciado las preguntas que nos ocupan. Estos tres trabajos indagan en el tema de las poéticas en relacion
con los fantasmas de los archivos y, del mismo modo, con las urgencias de un presente antipolitico, es decir,
una coyuntura histérica donde todo se trata como un commodity, incluso los archivos literarios.

Goldsmith se pregunta qué hacer con la sobreproduccion de imagenes, dispositivos e informacion que
median la escritura antes denominada literaria. Si bien reconoce el aura, ya poco importa: lo relevante es la
circulacion y reproduccion mediada: “la mayoria de la escritura hoy en dia continfia como si internet jamas se
hubiese inventado” (28). Rivera Garza releva la cuestion de un presente digital implicado no solo con la
virtualidad de nuestras vidas sino también de nuestras muertes: la produccion de textos y archivos excede la
vida del autor —si Barthes dice que el autor ha muerto, Rivera Garza diria que ello poco importa a los
archiveros del presente (187)—.

Para Rodriguez lo relevante es poner en dialogo el cambio de episteme de fines del XVIII e inicios del XIX
con la actual biologia sintética y las formas totalitarias del control tecnolégico que detonan nuestros marcos
referenciales: “[a]si, la nueva economia politica de la medicina desborda los margenes imaginados por el
propio Foucault porque entronca con un biocapital que se forma de diversas maneras partiendo por lo viviente
como excedente reapropiable en si; un biocapital que ha encontrado el modo de explotar economicamente la
perspectiva de la biohistoria” (439).

Estos trabajos que leen la escritura en un campo biocultural signado por las nuevas tecnologias de la
informacion también pensaron sus proyectos en términos cercanos a una idea de archivo que deviene poética:
una “poética del hiperrealismo” (129), sefiala Goldsmith, y una “poética de la comunalidad” (109) la nombra
Rivera Garza. Entonces, pareciera que existe una relacion no casual entre subjetividades y propiedades
archivisticas que ademas se emparentan con la nocidon de poética que ya no solo sirve para interpelar la
literatura sino también las restantes formas de enunciabilidad y visibilidad de los archivos en el marco de una
mirada posfilologica.

En la actualidad y desde nuestro presente digital es mas que pertinente reflexionar lo que estan siendo las
nuevas formas de leer y de ser leidos por dispositivos, de escribir y que softwares escriban por nosotros: una
tecnologia de la base de datos ya no solamente textuales sino también politicos, culturales y bioldgicos. De
este modo, cuando las poéticas se asumen como un borde de la literatura, el fin de su secreto, como nuevo
corpus de estudio aparecen también metodologias de analisis que no necesariamente dependen ya de la
lingiiistica o de su funcionamiento como situacion comunicativa sino que las propias exigencias de los textos
llevaron a innovar desde los albores de nuestro siglo.

Como vemos, el estudio actual de las poéticas es un campo abierto que se interroga a si mismo y a la vez
ayuda a descomprimir ciertas cuestiones de la teoria y la critica literaria. De alli la necesidad del relevamiento
de ciertos aparatos e iniciativas criticas y derivas conceptuales. Si el corpus estuviera dentro de los géneros
ficcionales tradicionales (poesia, narrativa, teatro) e incluso fuera ensayo muy poco de lo anterior hubiese sido
necesario, pero estamos ante una discursividad anémala que desborda los recortes de los siglos, sus formatos
textuales en tanto géneros documentales, sus condiciones de produccion, socializacién y publicacion, sus
regimenes de ficcionalidad. Esta mirada, digamos, tridimensional es la de las poéticas y, en especial, es donde
se unen varias de las perspectivas previamente sefialadas.



Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65 59

Raul Zurita es un poeta que ha reflexionado estas mismas cuestiones desde la poesia. En el origen de la
civilizacion, que ¢l proyecta desde la invocacion de la coélera de Aquiles en la Iliada, vivimos desde alli una
época homérica hasta las actuales guerras de hoy, pero esa diacronia es también un eje sincronico, pues en esta
perspectiva todo se trata del viaje que hacemos entre el silencio extremo del dolor hasta el silencio también
extremo del amor total de todas las cosas, ya que en medio esta el purgatorio de nuestras vidas personales y
colectivas y es donde, justamente, el lenguaje aparece en su crisis: “Vivimos entonces en la época de la agonia
del lenguaje [...] Hablamos asi en medio de idiomas colapsados, de palabras cuyos significados agonizan
porque a ellas mismas les es imposible contener mas locura y violencia que aquella con que ya las ha cargado
la historia” (2000: 81), lo cual responde también a la pregunta del porqué de la filologia, pero también del
objeto de la poética y de la resistencia de los archivos.

Por ejemplo, la obra Zurita (2011) pareciera sintetizar esta genealogia tragica de la lengua en su propio
derrotero textual. Se trata de una obra que nace de una crisis personal fuera de Chile a comienzos de la década
del dos mil?, pero también es una larga reflexion, de casi 800 paginas, sobre el fin de la civilizacion, el fin de
la utopia, el fin de la propia vida, es decir, sobre el fin del lenguaje. Entre las particularidades que la definen a
nivel tematico esta la de ser un dialogo con la critica literaria y el campo cultural del momento de su escritura,
pues en ella aparecen interpelados varios de sus protagonistas. También hay, por ejemplo, ejercicios de écfrasis
a partir del cine de Kurosawa y de la musica de Beethoven, intertextos de Cormac McCarthy, la Biblia, sus
propios libros anteriores, etc.

Por su parte, la importancia, eminentemente filoldgica, tiene que ver con el singular proceso de su
escritura a lo largo de una década como también por las condiciones de su génesis. Desde unos manuscritos y
borradores dispersos a las versiones parciales y finales que se publicaron con notables diferencias. En este
escenario, las urgencias de la critica y la teoria literaria por entender el proceso escritural completo desde un
origen han vuelto a plantear que dicha necesidad es también una de tipo filoldgico. Las ciencias del lenguaje
y las ciencias de la literatura hoy mas que nunca son requeridas de modo complementario, ya sea por la propia
imbricacion de las nuevas tecnologias con las nuevas sociedades o, mas alla, las exigencias que nacen desde
obras de esta envergadura. Necesidades criticas, textuales, cientificas, pero sobre todo analiticas y
metodologicas.

En este sentido, hemos querido leer dos ensayos de Raul Zurita basado en la relacion entre sujeto, escritura
y poder afines en su tension con estas nociones de filologia, poética y archivo, pero sobre todo con sus propios
limites, la imposibilidad de su positividad, la emergencia de su propia negacion.

En primer lugar y como contexto, los documentos de CENECA (Centro de Indagacion y Expresion Cultural
y Artistica) constituyen un deposito privilegiado de estudios en artes y humanidades entre 1977 y 1990 sobre
el quehacer propiamente cultural durante la dictadura en Chile. La variedad de temas comprende un espectro
de una media decena de ellos que van desde la sociologia de la cultura hasta la animacion cultural, pasando
por estudios de la comunicacion (cine, video, television), democracia (politicas econdémicas) e integracion y
critica literaria o dramatirgica, lo que genero cerca de 120 investigaciones. Los autores son efectivamente los
protagonistas de las discusiones y/o atentos lectores de un tiempo en que el medio literario y cultural en general
vivid fuertes intervenciones tanto politicas como efectos econémicos y sociales.

Al respecto, Sebastian Valenzuela-Valdivia comenta en CENECA: estudios para una transformacion
cultural’ que el propio Centro se reconoce en tres etapas. Una primera de memoria colectiva y trabajo con
sindicatos, poblaciones y sectores emergentes; otra donde se analizan fendmenos culturales cooptados por la
dictadura como la television, la prensa, la industria cultural; y, finalmente, una mirada que apunta hacia la
redemocratizacion. En si, “el desarrollo de la dimension cultural de la sociedad chilena fue siempre
fundamental y el fin Gltimo de su trabajo” (23).

Es en este contexto donde se publica Literatura, lenguaje y sociedad (1973-1983)%, el practicamente
desconocido estudio llevado a cabo por Raul Zurita y publicado en julio de 1983. En la introduccion se nos

4 “Estaba en Berlin, en una situacion personal muy terrible, con una angustia y una sensacion de sinsentido. El afio 2002 me gané una
beca en Alemania [...] Llegué al limite de mi vida. Me daba 6rdenes para lograr pasar de un momento al siguiente: ahora toma una
taza, bien, ahora échale café, ahora enciende el calentador de agua, ahora toma el calentador y vierte el agua en la taza [...] De pronto
me dije enciende el computador, ahora teclea algo, volvi a hacerlo a los diez minutos, nuevamente a hacerlo a los diez minutos. Habia
comenzado lo que después seria Zurita”. Zurita, Ratl (2018). Un mar de piedras. Santiago: Fondo de Cultura Economica, p. 346.

% Valenzuela-Valdivia, Sebastidin. CENECA. Estudios para una transformacion cultural. Santiago: Ediciones Metales
Pesados, 2020.

6 Zurita, Raul. Lenguaje, literatura y sociedad (1973-1983). Santiago: CENECA, 1983.



60 Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65

dice que la investigacion se realizo en 1982 con el auspicio del Programa AHCWUS y que originariamente se
centraba en las tensiones entre marco social y quehacer literario, pero debido a la aparicion de estudios
similares que presentaban dificultades tedricas en cuanto a la insuficiencia de la perspectiva tematica o el
analisis de las condiciones de produccion literaria se prefirid acotar el corpus a la poesia, pero acentuar su
relacion con el lenguaje.

Agrega el autor que “igualmente el desarrollo de este estudio nos llevo a plantearnos el problema del sujeto
en la obra literaria y su relacion con el discurso” (9), lo que se nos hace reconocible como una de las primeras
problematicas planteadas en el marco teorico, es decir, justamente, la relacion entre autor y escritura que es lo
que vimos con Foucault al enlazarse las hermenéuticas del sujeto y la produccion del archivo. En este punto,
Zurita de entrada plantea el meollo de la cuestion de las poéticas y, en efecto, su estudio puede leerse como
una forma de ellas que incluso desde su propio titulo nos conmina a emparentarla con una poética: Literatura
(metapoética), lenguaje (autopoética) y sociedad (biopoética).

El autor se sitia en un presente especifico, a diez afios del Golpe. Desde alli reflexiona sobre las
transformaciones sociales y la crisis del lenguaje. Su primera pregunta aborda el desfase entre la linea historica
y la literaria, pareciendo romper la simetria entre las cosas y las palabras sino que ademads pareciera proponer
una idea de archivo: “Pues bien, es preciso entonces, fijar en primera instancia los cambios experimentados en
general por el lenguaje, la relacion de ese lenguaje con lo cotidiano y las categorizaciones y representaciones
de mundo que ese lenguaje trae consigo” (4).

En este tercer factor entre lo social y lo literario, es decir, en el lenguaje, Zurita hallara el punto clave para
leer ciertamente un corpus poético desde una condicion que no se convierte en espejo de lo real ni tampoco se
entrampa en la sobreconceptualizacion, sino que lo abre a un plano de expresion concreta como lo es la oralidad
y la conversacion, esto es, “todos esos sistemas de enunciados (acontecimientos por una parte, y cosas por
otra) los que propongo llamar archivo” (Foucault, 2012: 218-219). Ciertamente, el pensar las hablas como un
archivo abierto hace coincidir al poeta y el filosofo en cuanto es el lenguaje el que estd en redes de poder
determinadas y que implicardn una serie de quiebres entre los significados y los significantes.

Un estado de excepcion como el que se vive desde 1973 en lo dialdgico hallara sus mas interesantes
imbricaciones porque no solo se trata de su dependencia de lo social ni como suplemento de lo literario sino
que la “crisis del sistema de conversacion” (5) servira para leer el campo biocultural completo en las derivas
entre las poéticas de Neruda y Parra. En ambas reconocera como las hablas son recogidas por una comunidad
de lectores, pero de manera distinta y sobre todo en el horizonte que ellas representan tanto en la politica (de
izquierda) como en lo politico (como sintoma).

Zurita entiende a Neruda en el recorrido que va desde el Frente Popular, el reformismo democratacristiano
hasta la “via chilena al socialismo” representada por la Unidad Popular, en donde ciertos conceptos tienen un
derrotero de clase que a pesar de sus cambios se mantiene homogéneo. Por ejemplo, el sentido de “revolucion”
que pasa de cierto uso restringido a una hegemonia discursiva con el gobierno de Allende. No obstante, con el
golpe de Estado el lenguaje enfrenta una serie de fracturas que lo jerarquizan y que invierten su signo de lo
colectivo a lo privado, de la parresia, vista con Foucault, a su inversion, esto es, del decir libre y franco a lo
no dicho: una antiparresia.

Paralelamente, la antipoesia de Parra que marca el medio literario desde 1954 también se entiende desde
este lugar colectivo del decir, de la conversacion, del habla cotidiana. La diferencia con la poética nerudiana
sera que ésta, sin plantearse como coloquial, sera tomada por la masa popular. No ocurre lo mismo con la obra
parriana, que a pesar de su proyecto dialdgico no saldré, al menos en este momento, de los limites del medio
literario. En este punto, “discurso oral y experiencia de vida son términos sindbnimos en cuanto a su proyeccion
en la cotidianeidad” (8) y el quiebre que experimentaran con el comienzo de la dictadura servira como valvula
de presion en la triada de sociedad, literatura y lenguaje. Es en este ultimo donde sus efectos determinaran una
nueva poesia que Zurita reconocera como una nueva escena.

La experiencia chilena posterior al golpe militar del afio 73 nos mostraria un lenguaje que alcanza su maximo
grado de escision entre sus componentes, los significantes ven alterados sus significados y todo el régimen de
conversacion pasa a ser una parodia de si mismo, el lenguaje pasa a ser pre-entendido como precariedad por
cuanto la verdad que representa se ha refugiado en otras zonas de la experiencia: lo no dicho, lo no verbalizable.

(10)

Las nuevas obras naceran de esta negacion que no solo tiene que ver con el no decir sino también con el hecho
de que el lenguaje se pasa a entender como una nueva forma de represion. Se produce un reordenamiento en
todas sus funciones, en especial en su exterioridad que se pensara desde la sospecha, la desconfianza, el posible
castigo y la culpa, lo que es una tragica novedad con respecto al estatuto de la palabra previo al golpe. La mas



Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65 61

reciente literatura tomara estas condiciones para creaciones experimentales y bajo nuevos parametros, en tanto
que se distanciara cada vez mas de Parra, pero sobre todo de Neruda y de una literatura de protesta que si
tendra cabida en las escrituras del exilio.

Desde 1977, esta generacion de relevo replantea la concepcion del libro, de la obra, los géneros, la
interdisciplinariedad, la relacion con la visualidad, la autorreferencia, los soportes y mas alla la resignificacion
de nociones como clase, pueblo, patria desde una espectralidad que subvierte la espectacularidad del discurso
oficial. Transforma las condiciones de la censura, ya sea la administrada o la personal, en un nuevo decir. Halla
en ese no dicho, la indecibilidad, lo innombrable, un pliegue que lo acerca a lo mistico en cuanto se trabaja en
los limites del lenguaje, en las formas en que la relacion ldgica de las palabras choca con la relacion 16gica del
mundo desde donde nace una ética. O como sefiala Hadot comentando a Wittgenstein: “El Tractatus no
defiende solamente una concepcion de la ética, sino que €l mismo es un acto ético, en su voluntad de transmitir
la justa vision del mundo con ayuda de proposiciones que son sinsentidos” (2007 137). Luego agrega:

Lejos de prohibirme la nocion de inefable, el lenguaje me da acceso a ella: dado que he querido hablar exacta
y loégicamente, estoy obligado a aceptar el empleo de un lenguaje inexacto logicamente, un lenguaje que no
representa nada, sino que evoca. Vuelvo a encontrarme con el valor magico del lenguaje; vislumbro que la
forma mas fundamental del lenguaje podria ser la poesia, que hace surgir el mundo ante mi. (54-55)

En este punto, la escatologia de Zurita entronca con una relacion que nace de la imposibilidad del lenguaje y
ante el cual se ha duplicado su referente. Se ha hecho leer a si mismo, lo cual le otorga una nueva decibilidad
que no tiene que ver con el logos sino que permite desde la l6gica emprender una escritura proposicional en
donde los valores de verdadero o falso pasan a leerse desde su propia paradoja y no de su realizacion. Es lo
que distingue la poética de Zurita desde “Areas verdes” y en donde la idea de un infierno de las palabras, un
estado donde no hay lenguaje, explica el caracter justamente de su metapoética en cuanto a un indecible que
en su revés es una metafora de Dios. Una teologia negativa en donde, como explica Hadot, “Dios es anterior a
todos los nombres; para llegar a él, hay que renunciar al discurso; solo se lo puede rozar levemente en la
experiencia mistica” (33). Esa experiencia sin enunciabilidad es la quemadura en el rostro; sin visibilidad, es
el amoniaco en los ojos. Las frases que definen a Dios en el cielo de Nueva York no son otra cosa que la
afirmacion de esa teologia negativa y la experiencia maxima de esa imposibilidad del lenguaje.

Por otra parte, en el periodo 1974 a 1982, se publicaron, segiin Zurita, “88 obras de poesia y 47 novelas”
(1983 14) lo cual permite comprender lo exiguo de la produccion editorial. Ese corpus se puede circunscribir
en uno mas pequeiio que, en efecto, representaria las poéticas que nacen de estas experiencias de lo indecible
y que apuntan a nuevas relaciones con la experimentacion y la visualidad. Este grupo estd conformado por La
nueva novela (1977) y La poesia chilena (1978) de Juan Luis Martinez, Purgatorio (1979) y Anteparaiso
(1982) del propio Zurita, Exit (1981) de Gonzalo Mufioz, Aguas servidas (1981) de Carlos Cocifia, Luis XIV
(tres plaquettes, 1981-1982) de Paulo de Jolly y Fragmento de La Tirana (1983) de Diego Maquieira. Dichas
producciones presentarian un distanciamiento con respecto a la antipoesia, la poesia larica, lo epigramatico
(Uribe) y la retérica nerudiana, sefiala Zurita en su informe.

El autor comenta estas propuestas en un marco que ¢l mismo separa en tres ambitos: del hablante con
respecto a si mismo, con respecto a su entorno colectivo y la situacion discursiva. Este triple anclaje se
relaciona con los conceptos clave del titulo de su trabajo y podemos leerlo incluso en la distribucion que
también establece la poética critica: sujeto, campo biocultural y archivo, respectivamente, esto es, autopoética,
biopoética y metapoética.

Por ejemplo, al referirse a las obras de Martinez en el primer eje sefiala: “Lo importante es extraer qué
estatuto de sujeto participa de ambas obras y en ese sentido poder acatar los limites del ‘tipo’ de escribir que
ahora aparece en el interior de los textos” (28). Apunta a que lo que se pone en evidencia es “la garantia del
sujeto que habla” (28) como problema, ya que ante lo no verbalizado aparece: “El no-sujeto, discontinuo,
fragmentado que accede a su unidad o autoidentificaciéon solo como resultante de un proceso de
contradicciones que lo pueden llevar a ese punto de autoinscripcion como exactamente a su opuesto” (29).

Con respecto al entorno, Zurita aborda aquello que no seria el autor, su exterioridad, pero que desde dentro
establece estrategias para relacionarse con su objeto. Aqui ejemplifica con Gonzalo Mufioz y los modos en que
se presenta conflictivamente un colectivo, un afuera, que “va a ser siempre el lenguaje” (31). La obra leida
desde su propia lectura la sitia en una relacion de poder con respecto a quien la lee y a las propias condiciones
de la obra que es lo que hace Exit. Para Zurita, “El lenguaje no le pertenece a ningin emisor sino, por el
contrario, es el lugar comun” (31), lo cual se emparenta con la idea de archivo que plantea Foucault. Se trata
de una practica discursiva que incluye a un otro y ese otro puede ser el campo biocultural o incluso el mundo
mismo en cuanto colectividad que pone en jaque la propia idea de autor. Sobre la situacion discursiva, Zurita
es tajante:



62 Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65

Todas estas obras plantean, aunque sea implicitamente, el desborde de los marcos escriturales. La escritura se
ve solamente como uno de los posibles soportes del discurso literario y por primera vez en nuestra historia, es
puesta en tension con el no-texto, con lo que esta al margen del texto. [...] Las 9 obras plantean proyectos de
totalidad -en mayor o menor medida- al perder el lenguaje escrito la jerarquia absoluta. (33)

Se trata de la posibilidad de componer desde la crisis del lenguaje que, sin dejar de ser literatura, incluye
visualidad, el uso del cuerpo, nuevos soportes que apelan a lo real. “[CJuando se quiebra la palabra como
reducto absoluto, lo real debe construirse en la obra. Ese es el origen de cualquier cosmovision, religiosa,
politica o filosofica” (34). Es desde donde nace su escatologia como poética total.

Este corpus que ha tomado Zurita lo ha preferido leer como un texto Uinico y no analizarlo caso a caso como
hace seglin ¢l la critica literaria y plantea una nueva serie de caracteristicas que apuntalan todas las anteriores:
la garantia del sujeto se encuentra en sus vivencias no comunicables, lo colectivo de cualquier afuera del texto
es el propio texto donde se halla el sujeto y las fracturas de la experiencia implican fracturas en los soportes
tradicionales. Se trata de entender el golpe de Estado como una imposibilidad y el hecho concreto de lo posible
de nuevas escrituras. Zurita buscé subvertir no solo el poder de una politica gubernamental sino también el de
una tradicion, un canon literario construido en la certeza y confianza en todo lo que la dictadura arrasara.

Ciertamente, es posible que ultimo texto programatico sobre su poética en estas condiciones sea “Mi
testimonio™’. Zurita retrotrae sus ideas desde los primeros manifiestos y sintetiza su escatologia basada en
Dante para explicar las relaciones entre la autopoética como la experiencia del dolor, la metapoética como el
proyecto de escritura y la biopoética como las condiciones (dictadura) que fracturan los flujos entre lenguaje,
sociedad y literatura como hemos visto recién.

Por el tono expositivo se desprende que se trata de una conferencia. Zurita sintetiza las ideas principales de
dicha poética basada en las formas-de-vida, como soporte. En efecto, lo primero que hace es trazar los dos
grandes ejes de su propuesta que son la vida y el arte bajo la idea de que el bios puede efectuar un proceso
sobre si mismo en cuanto épimeléia, es decir, ocuparse de uno y hacer de la experiencia bioldgica una que no
solo responda a existir sino a ser una existencia en comun con otras.

La idea de la fusion de vida y obra, como vimos en el capitulo anterior, nace en la Grecia antigua sobre
todo en la experiencia cinica que radicaliza la encarnacion de la verdad filosofica en la propia verdad
biografica. Sera este trayecto que atraviese la historia del cristianismo y de la lucha revolucionaria del siglo
XIX, hasta llegar a las précticas artisticas del siglo XX en donde las vanguardias y sus expansiones lo tomaran
como bandera de lucha. Es el caso de Zurita, cada ser humano se reconoce en la no felicidad, en la angustia,
en el dolor. Esa es la “base de cualquier posibilidad enunciativa” (179). Toda forma de arte nace en esa
infelicidad, donde la historia del arte funge como telon de fondo a vidas particulares y anénimas. En dicho
contraste se perfila una ética humana y el arte como tal. El horror se hace visible en la belleza. Ese gesto la
convierte en una politica, que contrabalancea la violencia y la barbarie. El infierno es dicho dolor y todo lugar
0 época en que no se puede hablar. La indecibilidad que, aca, es la dictadura.

En este trayecto, el Purgatorio consiste en la posibilidad de enunciar, en el momento en que el dolor puede
acceder a llamarse a si mismo y los anhelos individuales pueden apuntar hacia una esperanza en comun que
Zurita reconoce en una “sociedad sin clases” (180). La figuracion del Paraiso como comunicacion total, como
el amor por lo que tampoco ya hay lenguaje sino que la vida misma es la realizaciéon de esa comunién a gran
escala en que es posible la felicidad: “En este sentido yo me concibo, como un trabajador en el proposito del
paraiso, aunque todo ello, todas las evidencias que tenemos a mano nos digan que ese proposito es una locura”
(180).

Jirgen Moltmann distingue cuatro tipos de escatologia: personal, que va de nuestras respectivas vidas a la
muerte como paso hacia el estado de gracia posterior; historica, que es también politica y que considera al
mundo como realizacion del apocalipsis humano; cosmica, que reflexiona sobre el fin de la creaciéon como
consumacion; y, finalmente, divina que es el retorno y la autorrealizacion de Dios. En todas ellas se repite un
patrén que es el movimiento hacia un fin, una transformacion que solo es posible atravesando las experiencias
limites del dolor y la muerte. Por ello, la propia escatologia tiene el sentido de una revelacion y de una
autoconciencia tanto individual como planetaria, siempre puesta a prueba, ya que no se trata de un por-venir
sino de un presente ampliado a niveles extremos.

7 Zurita, Raul. “Mi testimonio”. Revista Academia, n°11, 1985, pp 179-186.



Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65 63

Si esta vida se halla sometida unicamente a la maldicion del acto malo, entonces es un “lugar de castigo”. Si
se halla sometida a la coercion de la prueba, entonces es un “purgatorio”. En ambos casos el principio del
rendimiento destruye la fragil belleza y la felicidad de esta vida. Si cada cuerpo es tan solo una fase de transicion
y una envoltura del alma en migracion, ;como podré amar entonces mi existencia aqui y ahora? ;No estaré
siempre con mi alma en otro lugar distinto? Si esta vida no es mas que un simple medio para llegar a un fin,
(no dejara de ser bella y significativa en si misma? (159)

En cuanto a la posible lectura que explicita lo cristiano de estas ideas en Zurita se trata, en realidad, tal como
el nazismo, de su uso alegérico ¢ incluso como mitologias modernas que representan los dos extremos de lo
humano: el infierno del holocausto y la esperanza de otra vida mejor que esta, pero también la fe por hacer de
esta, una vida otra. Una de las herramientas seria la creatividad que Zurita prefigura como “la ecuacion entre
nuestra infelicidad y una posible felicidad” (180) y mas alla aun, “a través de ella, es posible devenir en el
propio Dios”, pues “quien le clama a Dios en este mundo le esta pidiendo a su propio corazén que tenga fuerzas
para resistir” (180) que es lo que Zurita invoca desde lo colectivo, una poética que resista a sus propias
condiciones adversas, pero que a la vez le dé un espectro de visibilidad a eso no dicho, no visto, no declarado.
En si, de lo que se trata es de transformar el coeficiente negativo de lo innombrable en una politica de los
cuerpos, de los discursos, de los territorios dentro de una escatologia que la haga visible y est¢ mas en el fondo
del pueblo que la propia literatura como quisieron Neruda y Parra.

En conclusion, Zurita entiende el/la poeta como una abstraccion, una imposibilidad. Lo que Foucault ha
llamado una figura del discurso. Es la propia obra literaria la que configura a este autor, a este concepto. Es
decir, el autor como recurso es eminentemente discursivo, una figura que, no obstante, tiene una importancia
radical, pues es el lugar y el modo en que el lector entra a la obra que es también discursiva. Nuevamente se
trata de la conexion de dos mundos, dos espacios cuya linea que los separa es la que los une. El cuerpo retdrico
del autor y el estratégico del lector se conjugan en un pacto que no es solo de lectura, que no solo tiene que ver
con que se lleve a cabo el proceso sino que también ese proceso es una forma de imitacion, de mimesis en la
cual se dimensionan, tensionan y alcanzan los limites de la palabra y de la realidad.

Para Zurita, autor y lector son formas negativas de un espectro que no desaparece sino que cede su
existencia a las otras sombras, que no pueden enunciarse desde un yo. Los muertos no son otra cosa que lo que
permite la propia vida, el propio lenguaje como la tnica forma de que lo sucedido siga teniendo un presente.
Hablar, entonces, no es una experiencia personal sino de todos quienes han hablando también en esa lengua y
le han otorgado nuevos significados a esos significantes que son las palabras reiteradas una y otra vez. De alli
la necesidad de una pasion del tamafio de su fuerza.

El/la poeta, en su relacion con el lenguaje, se enfrenta a la casi totalidad de lo no dicho. Ese “casi” es la
historia de la poesia desde Grecia: lo innombrable, lo indecible es una idea que reaparece de sus textos de los
setenta y ochenta en el contexto de la dictadura, las crisis del lenguaje y las formas que toma en la necesidad
de no ceder ante el silencio. Su poética escatologica es una suerte de literatura negativa. El opuesto a lo no
dicho no es lo que si se dijo, sino la vida. Es en ese espacio donde el/la poeta trabaja, ya que es solo ahi cuando
son perceptibles los limites de lenguaje tanto como experiencia de dolor o de amor. En esos bordes de las
palabras estan también las fronteras del pensamiento y sera en lo no pensado donde la poesia se reencuentre,
en ese lugar parecido a su propia muerte, pero que no es otra cosa que su porvenir.

Refiriéndose a Homero, Dante, Shakespeare, Vallejo o cualquier persona anénima quien habla un idioma
se convierte en el idioma, es decir, en todos quienes lo comparten. Especialmente, en quienes lo han hablado.
Los muertos son lo que en definitiva estan vivos en una lengua. Son ellos quienes estan ahi y usar el lenguaje
es devolverles una posibilidad de resurreccion. Pasa algo similar con la mirada. Para Zurita, vemos lo que han
visto millones de hombres y mujeres que nos anteceden. Cada cosa o lugar porta esas miradas que se nos
devuelven. Participar en lo real mediante el lenguaje o la percepcion implica que lo real estd justamente
cimentado en eso que podemos llamar o nombrar, que no es otra cosa que ver: el archivo como totalidad
incompleta.

El dispositivo resalta la superposicion de lo visible y lo enunciable que nace con la mirada médica sobre
los cuerpos. Es el poder del discurso sobre ellos, sobre todo en lo espacial del archivo y lo verbal de las
practicas. El cuadro, la escena, devienen unidades de atencion para configurar archivos. Es lo que intentamos
al leer la autopoética de Zurita. Desde un diagrama que es la memoria en su funcion catartica hasta su estructura
escatoldgica para reconocer cuerpos, discursos y territorios bajo la nocion de dispositivo de Deleuze que
prueba la densidad de esos materiales en sus lineas de subjetivacion, fractura, etc. El diagrama como sistema
en conexion da paso al archivo que poblado de si mismo deviene dispositivo y cuando es hecho operar hacia



64 Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65

la funcion archivistica o biocultural vuelve sobre su propia condicion material, sus tecnologias, que es cuando
se convierte en protesis, esto es, memoria, pensamiento, lenguaje.

La escatologia une el bios de una vida particular y la realizacion colectiva que es la propia humanidad. La
idea de un infierno, un purgatorio o via media, ademas de un paraiso, recorre la historia de la civilizacion en
términos teologicos, filosoficos, artisticos, literarios y politicos. La idea del mal como un tiempo que se
resuelve en un espacio paradisiaco implica justamente la realizacion de la historia humana como civilizacion
en sus diversas conceptualizaciones como el progreso o la sociedad sin clases (Zurita), sin disciplinas
(Foucault).

Zurita desde su nocion del Mein Kampf, la cual le permite un derrotero desde los conceptos y las
experiencias del dolor, la violencia, el hambre y la tension con las instituciones que los posibilitan actualiza el
“Infierno” de Dante no solo desde el siglo XX sino en la condicion propiamente humana del sufrimiento. Desde
ese limite sin palabras nos encaminamos hacia el vislumbre de la felicidad que es la imagen del Paraiso. Entre
ambos extremos, el Purgatorio, es posible el lenguaje y desde alli se despliega a través de los cuerpos para
encarnarlos en una vida especifica, concreta: un bios.

La poética de Zurita es extrema porque radica en la libertad de todos los suefos. Es la posibilidad de un
nuevo mundo, un paraiso construido por todos los que han soflado. Esa es la militancia de la poesia: corroborar
la barbarie de la barbarie y la violencia de la violencia en el contraste de la belleza de la belleza y del amor del
amor. En toda su superlatividad lo que hace es poner en evidencia la posibilidad del bien, de lo mas que puede
dar un ser humano al escribirla o al leerla. En ese gesto de comunion se funda el mundo, en la compasion ante
el dolor y ante la emocion y el arrobo. Una delicadeza que atraviesa todo el horror de cada una de las vidas por
lo que somos ocupados por ella, el cuerpo, la mente, los afectos, el bios total.

Zurita es claro en que la poesia no puede ser explicada por parte de su autor. No se debe porque es
innecesario, pero tampoco es posible. El poema no tanto como una mera realizacion de la poesia o como
artefacto lingiiistico, sino justamente como eso incompleto, esa carencia e imposibilidad que cobra forma para
dirigir toda atencion a lo que le es exterior poniendo a funcionar lo que el lenguaje hace en ¢l. Cuando un autor
habla de su creacion esta solo constatando un hecho concreto: los poemas, no la poesia. Eso fue lo que hizo
Poe en Filosofia de la composicion. Que un autor hable de sus poemas en este sentido es probable, pero explicar
la poesia no lo es por el hecho de que ¢l estd en un limite, entre lo conocido y lo que no, lo que el/la poeta
puede mirar y nombrar y lo que justamente no puede. Esa posicion en el borde del lenguaje es lo que le permite
contemplar el abismo, ya sea del universo o del inconsciente, pero no explicarlo. Probablemente sea una forma
de entender la poesia: la imposibilidad de nombrar la visién o al revés, de ver més alla cuando quiere darle
palabras.

Zurita es enfatico en que al escribir se enfrentan dos voluntades, la de la lengua y la del autor, esto es, la de
los infinitos muertos y la sombra que proyectan. Mejor dicho, lo que el/la poeta cree que quiere decir y lo que
los siglos de un idioma dictaminan a través de €l o ella. Es nuevamente la idea del autor como un medio de un
proceso mayor, ancestral, pero a la vez absolutamente contingente. Las obras, en este sentido, tendrian mas
voluntad que el propio autor y en una alianza con los idiomas cada una de ellas es definitivamente ese idioma.
En esa forma de habitarse habita también el lenguaje. Habitamos en el mundo como posiblemente otras voces,
otros cuerpos, otros territorios son los que nos suefian, ya que el poeta no es para nada duefio de las voces que
puedan ocuparlo. Se trata de la fuerza del/la poeta para dialogar con los muertos, para escucharles, para resistir
su abrumador coro.

Las similitudes de quien muere y de quien escribe son cada vez mas intrincadas en el imaginario de Zurita.
Alguien pasa de un estado material a uno latente. Ese trayecto es justamente donde se unen la historia y la
literatura. Los hechos de una vida y la escritura como acontecimiento. La locura en este aspecto es el limite
entre lo real y lo no cuantificable, del mismo modo que lo es el arte. En ambos, los limites son cada vez mas
porosos. La diferencia, como ha explicado el mismo Zurita, es que desde la locura no se regresa, pero del arte
si. Se trata de un descalce, una incomodidad, una necesidad que esta doblegada no a nivel discursivo como
tampoco en el mundo real.

El nombre de algo es la delimitacion que hacemos no en la realidad sino que en el lenguaje. Dicho de otro
modo, la experiencia solo es posible porque otros ya la han vivido. La experiencia, y lo que la hace propiamente
humana, es que esta construida sobre una red, una cadena de otras que le anteceden y que confieren a lo real
un caracter de unidad que no separa, por ejemplo, a los vivos y los muertos. El lenguaje es intraducible,
inenarrable sino solo a través de él y en él.

Pensamos el concepto de bioescatologia para contextualizar la insistencia en este camino entre los limites
del dolor y el amor total en los que el cuerpo como soporte de lo real se ve expuesto en el hambre, la
enfermedad, la violencia. En este escenario, el dolor como borde del infierno y la ética como la realizacion
colectiva de una sociedad justa representan este viaje en que el bios se individualiza, pero a la vez se convierte



Hernandez Montecinos, H. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 53-65 65

en una totalidad que es lo que principalmente el poeta refiere en sus ensayos publicados desde comienzos de
este siglo. La historia de la civilizacion es el estado de excepcion constante desde la guerra de Troya hasta la
actualidad. La ira de Aquiles es a la vez la escenificacion de su compasion que es el sentimiento que funda
Occidente y en el cual el presente se reencontrara en la forma de una ética que, como sefiala Foucault, es la
forma reflexiva de la libertad.

Referencias bibliograficas

Badia Fumaz, Rocio (2011). “Poéticas explicitas en la poesia espafiola ultima”, TRANS, n°11.

--------------- (2012). “Muerte del autor y literatura digital”. Eikasia: revista de filosofia, pp. 113-128.

--------------- (2015). “Las poéticas explicitas de José¢ Angel Valente y Antonio Colinas: caracterizacion de un género”.
Madrygal, n°18, pp. 161-170.

--------------- (2016). Los ensayos literarios de Antonio Colinas. Pensando la creacion desde el creador. Madrid: Verbum.

--------------- (2018). “Hacia una caracterizacion de las poéticas explicitas. Elementos comunicativos,

funciones y tipologias textuales”, Castilla. Estudios de Literatura n°9, pp. 87-113.

--------------- (2019). “Origenes y evolucion de la poética explicita: del manifiesto a la antologia poética”. AnMal
Electronica, 46.

-------------- (2020). “De la Poética a la poética explicita: hacia un debate terminologico”. Tonos Digital n°39, pp. 1-22.

Deleuze, Gilles (1990). “;Qué es un dispositivo?”” en Michel Foucault, filosofo. Barcelona: Gedisa.

Foucault, Michel (1999). Estética, ética y hermenéutica. Obras esenciales. Vol. 3. Buenos Aires: Siglo XXI.

-------------- (2015). El poder, una bestia magnifica. Sobre el poder, la prision y la vida. Buenos Aires: Goldsmith,
Kenneth. Escritura no-creativa. Gestionando el lenguaje en la era digital. Buenos Aires: Caja Negra.

Hadot, Pierre (2007). Wittgenstein y los limites del lenguaje. Valencia: Pre Textos.

Hamacher, Werner (2011). Para-la filologia. Buenos Aires: Mifio y Davila.

Link, Daniel (2015). Suturas. Imagenes, escritura, vida. Buenos Aires: Eterna Cadencia.

Moltmann, Jirgen (2004). La venida de Dios. Escatologia cristiana. Salamanca: Ediciones Sigueme.

Poe, Edgar Allan (2009). Escritos sobre poesia y poética. Madrid: Hiperion.

Rivera Garza, Cristina (2020). Los cuerpos inddciles. Necroescritura y desapropiacion. Santiago: Libros de la mujer rota.

Rodriguez, Pablo Manolo (2019). Las palabras en las cosas. Saber, poder y subjetivacion entre algoritmos y
biomoléculas. Buenos Aires: Cactus.

Rubio Montaner, Pilar (1990). “Sobre la necesaria integracion de las poéticas de autor en la Teoria de la Literatura”.
Revista Castilla: Estudios de literatura, n°15, p. 183-197.

Schwindt, Jiirgen Paul (2022). Humanismo negro. Santiago: Metales Pesados.

Tello, Andrés Maximiliano (2018). Anarchivismo: Tecnologias politicas del archivo. Adrogué: La Cebra.

Valenzuela-Valdivia, Sebastian (2020). CENECA. Estudios para una transformacion cultural. Santiago: Ediciones
Metales Pesados.

Zurita, Raul (1983). Lenguaje, literatura y sociedad (1973-1983). Santiago: CENECA.

-------------- (1985). “Mi testimonio”. Revista Academia, n°11, 1985, pp. 179-186.

-------------- 2000). Sobre el amor, el sufrimiento y el nuevo milenio. Santiago: Andrés Bello.

-------------- (2011). Zurita. Santiago: Ediciones UDP

-------------- (2918). Un mar de piedras. Edicion de Héctor Hernandez Montecinos. Santiago: Fondo de Cultura
Econdmica.



