Anales de Literatura Hispanoamericana

ISSN-e: 1988-2351 =] EI(D)II\aEJLI\[JﬁrSéNSE

https://dx.doi.org/10.5209/alhi.102134

Filosofia del Teatro, acontecimiento, autopoiesis e infrasciencia: el pensamiento
de Mauricio Kartun y Javier Daulte

Jorge Dubatti!

Resumen. El articulo desarrolla el concepto de autopoiesis tal como lo concibe la Filosofia del Teatro en relacion con el
acontecimiento teatral. En una de sus lineas principales (la Filosofia de la Praxis Artistica, produccion de conocimiento
en/desde/para las practicas teatrales), dos notables artistas-investigadores argentinos (Mauricio Kartun y Javier Daulte)
reflexionan sobre la autopoiesis a partir de la auto-observacion de su trabajo dramaturgico y escénico. Se propone una
valorizacion y analisis de la literatura de artistas-investigadores (literatura de vasto volumen en Hispanoamérica, que
empieza a ser estudiada) como aporte a la Teatrologia.

Palabras clave: teatrologia hispanomericana, filosofia de la praxis artistica, poética, creacion-investigacion.

[en] Theatre philosophy, events, autopoiesis and infrascience: the thinking of Mauricio Kartun and
Javier Daultehe

Abstract. The article develops the concept of autopoiesis as conceived by the Philosophy of Theater in relation to the
theatrical event. In one of its main lines (the Philosophy of Artistic Praxis, production of knowledge in/from/for theatrical
practices), two notable Argentine artist-researchers (Mauricio Kartun and Javier Daulte) reflect on autopoiesis from the
self-observation of their dramaturgical and scenic work. An appreciation and analysis of the literature of artist-researchers
(vast-volume literature in Latin America, which is beginning to be studied) are proposed as a contribution to Theatrology.
Keywords: Hispanic American Theatrology, Philosophy of Artistic Praxis, Poetics, Creation-Research.

Cémo citar: Dubatti, J. (2024) Filosofia del Teatro, acontecimiento, autopoiesis e infrasciencia: el pensamiento de Mauricio Kartun y
Javier Daulte, en Anales de Literatua Hispanoamericana 53, 5-11.

En Filosofia del Teatro (Dubatti, 2020a, 2024) la nocion de autopoiesis? excede la dimension que la conecta a
la autorreflexividad del sujeto de enunciacion escénica, lo autobiografico y lo autoficcional. El concepto de
acontecimiento (basal para esta disciplina/metadisciplina teatrologica en la que venimos investigando, desde
la Universidad de Buenos Aires, hace ya un cuarto de siglo) concibe la poiesis® corporal como un componente
sine qua non (no hay acontecimiento teatral sin poiesis corporal) e implica la aparicion (en términos
fenomenologicos) de elementos poéticos que no podemos atribuir ni a la voluntad programadora, ni a la
conciencia ni al control vigilante de las/los artistas, de las/los técnicas/os-artistas ni de las/los espectadores
reunidos en el convivio, es decir, que desborda los campos de la poiesis productiva y la receptiva.* Autopoiesis
y acontecimiento teatrales son categorias inseparables y en ellas se funda una reconsideracion teorica del teatro
mas alla de la comunicacion: la funcion primaria de la pofesis teatral no es la comunicacion ni la generacion

! Academia Argentina de Letras, Universidad de Buenos Aires, Argentina.
Correo: jadubatti@gmail.com

2 Acentuamos graficamente poiesis como en el griego original, no asi en autopoiesis, por tratarse de un término técnico contemporéaneo.

3 En términos de acontecimiento, “el teatral se diferencia de otros acontecimientos conviviales por un sub-acontecimiento o componente existencial: la
polesis corporal, la construccion de un mundo con otras reglas, con / en / desde el cuerpo vivo. En este sentido, esa condicion de poiesis corporal,
expectatorial y convivial también lo diferencia de otros acontecimientos poiéticos, como el libro (que trabaja con la tecnologia tecnovivial de la
escritura y la edicion), el cine (que no necesita el convivio entre actores y espectadores y sustituye el cuerpo fisico por signos) o la radio (que
requiere para su acontecer una tecnologia de mediacion remota, a distancia). El teatro es el unico acontecimiento que combina lo convivial, lo
poiético corporal y lo expectatorial en la produccion de un tipo de experiencia y de subjetivacion. Viene de siglos, milenios atras” (Dubatti, 2024:
16-17).

4 Sobre poiesis productiva, receptiva y convivial, Dubatti, 2012, passim (ver “Indice de conceptos y referencias tedricas”, p. 167).

Anales de Lit.Hispanoam. 53 2024: 5-11 5


mailto:jadubatti@gmail.com

6 Dubatti, J. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 5-11

semiodtica de sentidos ni la simbolizacion cultural (Lotman, 1996; Martinez Fernandez, 2000: 19 y sigs.) sino
la instauracion ontoldgica, poner mundos a existir, hacer nacer mundos con otras reglas (Dubatti, 2012: 82).
Como sefiala Mauricio Kartun, dentro de la palabra “re-pre-sentacion” estan inscriptas otras dos:
“presentacion” y “sentacion”. Justamente esta ultima se vincula con el fundamento ontologico: “sentar” un
mundo artistico. La funcioén ontoldgica reenvia al sentar mundos (en los acontecimientos) como fundamento
del arte teatral.

La idea de acontecimiento sostiene que el teatro es mas que lenguaje y que, si ya el lenguaje genera sus
propias dinamicas auténomas, no apresables en una orientacion excluyente de significacion (como pensaba
Samuel Beckett, véase Cerrato, 2007: 24), la experiencia teatral (Ilenguaje + inefabilidad; comunicacion +
infancia) multiplica en su espesor el descubrimiento de lo imprevisto durante el acontecimiento y a posteriori.
Para ser mas precisos, en el acontecimiento teatral podemos prever que habra una zona imprevisible, y que
esta es solo accesible, cognoscible y experimentable en el mismo acontecimiento y en la reflexion posterior
sobre este.

Solemos escuchar que en el acontecimiento “pasan mas cosas” (perceptibles desde todos los angulos
posibles de analisis) que las que planifican o pretenden controlar los sujetos artisticos mencionados. ;Como
hacer para que un espectaculo performativo no genere autopoiéticamente ficcion? ;Como controlar que la
posdramaticidad no produzca territorios dramaticos? Hay una dimension de la poiesis que no podemos
catalogar como deliberadamente productiva (de artistas y técnicos) o receptiva (de espectadores), aunque los
bordes de su definicion sean liminales, 1abiles, borrosos.

En Filosofia del Teatro® llamamos autopoiesis a esa zona del acontecimiento que sobrepasa el trabajo
humano, pero al mismo tiempo es propiciada por ¢€l, en una suerte de habilitacion, invocacion o estimulacion
programada que deja abierto un campo aleatorio de revelacion y descubrimiento. Como escribia el poeta
Alberto Girri cuando afirmaba que el poema “sucede”: “No pasaria nuestro trabajo de ser mas que una tenaz
invocacion: tocar tambores para que llueva” (1990: 101). La accion productiva opera a manera de catalizador,
con la certeza de que en la zona poiética confluyen lo programado y lo no-programado, o mejor dicho lo
programado como descubrimiento de lo no-programado. En los procesos creadores la nocion de autopoiesis es
vinculable a la formatividad de la que habla Luigi Pareyson (1960, 1987; también Oliveras, 2006).

La autopoiesis coloca a los sujetos de la creacion en un saber y un no-saber, en un espacio de conciencia
(saber que se sabe) e infrasciencia (saber que no-se-sabe). Y se trabaja para descubrir lo que no-se-sabe y solo
es accesible desde la aceptacion de la infrasciencia. El hacer es a la par guiado por la conciencia y la
infrasciencia (Dubatti, 2014: 28, 54, 86, 100, 155); observamos la presencia de lo autopoiético en el espesor
de acontecimiento del cuerpo poético y su relevancia como condicion para la creacion (2012: 95 y 102).

En trabajos anteriores sefialamos como la autopoiesis no “expresa” al sujeto artistico (entendido como
sujeto emisor en el circuito de la comunicacion), quien incluso “reprime el teatro, lo inhibe” (2012: 11; véanse
los ejemplos de Armando Discépolo y Ricardo Bartis en nota 5, p. 15); nos preguntamos como cada poética
puede asumir posicionamientos diversos respecto de qué hacer y qué valor otorgarle a la autopoiesis (opusimos
los casos de Ricardo Monti y Mauricio Kartun, 2012: 86-87); distinguimos entre un teatro autopoiético y un
teatro conceptual, seglin la modalidad de trabajo de diferentes directores (2007: 117-118).

Para la Filosofia del Teatro la autopoiesis se manifiesta en todas las multiplicaciones del acontecimiento
concebido como un sistema complejo, o incluso como un polisistema, en el que intervienen diversos
componentes y variables en permanente mutacion tanto de seleccion como de combinacion: hay
descubrimiento en lo que pasa en los convivios, en la semiosis ilimitada, en las construcciones estructurales,
en lo presemidtico de los procesos, en los accidentes o dindmicas micropoéticas que asume cada
acontecimiento, en la multiplicidad de cuerpos inscripta en el cuerpo poético, en la liminalidad primaria y
secundaria (con la vida, con las otras artes, con otros campos de acontecimiento como el deporte, la educacion,

° Le caben a la Filosofia del Teatro tres posibles aproximaciones principales, desde sus dngulos de labor centrales. Por un lado, es la disciplina /
metadisciplina cientifica que hace las grandes preguntas filosoficas al teatro como acontecimiento (provenientes de las diferentes ramas filosoficas:
Ontologia, Gnoseologia, Etica, Politica, etcétera). Por otro, es una Filosofia de la Praxis Artistica: la produccion de conocimiento y pensamiento
en / desde / para / sobre la praxis teatral, desde una razon practica o razon de la praxis, que radica en los haceres y saberes del “teatrar” del
acontecimiento por parte de artistas-investigadores e investigadores participativos. Finalmente, es también una Filosofia de las Ciencias del Teatro
o de la Teatrologia, es decir, la dimension epistemologica en su formulacion mas abarcadora: el analisis de las condiciones de produccion de
conocimiento y validacion de dicho conocimiento en la Teatrologia (Dubatti, 2024: 20-21).



Dubatti, J. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 5-11 7

la fiesta, el rito, la salud, la politica, etc.). Ninglin angulo de abordaje queda indiferente a la manifestacion de
la autopoiesis.

Por otra parte, en la poiesis implicita de cada acontecimiento queda siempre una cantera en latencia para
las multiplicaciones futuras a descubrir. Como afirma Eric Clémens, “le jeu de textes defait la volonté” (citado
por A. Pagés Larraya, 1983: 15).

Destaquemos la reflexion sobre la autopoiesis en dos artistas-investigadores (Dubatti, 2020a, Cap. VI, 247-
277), productores de conocimiento desde una Filosofia de la Praxis Artistica,® observadores permanentes de
lo que acontece en las practicas teatrales: Mauricio Kartun (San Martin, Provincia de Buenos Aires, 1946) y
Javier Daulte (Buenos Aires, 1963), ambos de brillante trayectoria artistica en dramaturgia, direccion,
docencia, gestion.

Debemos enmarcar este analisis en el rescate y valorizacion de una inmensa literatura hispanoamericana,
la de los artistas-investigadores, que empieza a ser estudiada y conservada sistematicamente (Dubatti, 2020b,
y Lora-Dubatti, 2021, 2022 y 2023) y que constituye sin duda un aporte central a la Teatrologia.” Estas paginas
(de volumen inmenso, ya que esta produccion se refleja en ensayos, manifiestos, tesis, monografias, programas
de mano, entrevistas, etc.) es parte central de las literaturas del acontecimiento teatral (Dubatti, 2023).

Hay dos textos ensayisticos breves donde Kartun sintetiza su posicionamiento respecto de la autopoiesis:
su prologo a Teatro x la Identidad Ciclo 2001 y “El teatro teatra”, publicados originariamente en 2001 y 2009
y recogidos mas tarde en su libro Escritos 1975-2015 (2015: 239-240 y 136-137).

En el prologo a Teatro x la Identidad Kartun propone la expresion “El teatro sabe”® para nombrar la
autopoiesis: “Lo que sus artistas a veces no saben lo sabe el teatro mismo” (2015: 239). Hay saberes en el
acontecimiento que no dependen de la conciencia ni de los saberes explicitos (el saber que se sabe) de los
sujetos productores. Kartun brinda un ejemplo que ilustra su afirmacion:

998

Un director enfrenta a su elenco en el temido primer ensayo. No tiene una imagen ni por casualidad. Esta vacio.
El actor entre tanto espera ese algo que no llega. Se enciende un tacho. La presencia de otros parece indicarle
su lugar en el vacio. Alguna palabra detona las suyas. Gana el espacio fisico, pinta con su cuerpo el imaginario.
Todos se mueven por él como si nunca hubieran hecho otra cosa. Nace un mundo. El director mira y dirige:
como nacida de alglin paraddjico gen fosforescente, la puesta se ilumina a si misma. Como respondiendo a la
logica de un organismo ausente la creacion se hace en el interior del propio objeto creado. (239)

Kartun destaca la funcion ontologica: “Nace un mundo”, y afirma que la poiesis es automodélica, va
encontrando en esas coordenadas (ese espacio, esos actores, ese convivio creador, etc.) su propia entidad de
acontecimiento. Un saber fundamental del artista radica en confiar en los saberes autopoiéticos del teatro.
Kartun desestima, en consecuencia, la imagen del director como el que sabe todo, el que ve la totalidad; para
Kartun el director es el que sabe ver lo que el teatro sabe, lo que autopoiéticamente va descubriendo
sucesivamente en la experiencia teatral de los ensayos y las funciones. El saber teatral esta distribuido entre
todas las instancias que concurren en el acontecimiento: “El teatro sabe. Saben sus espacios, sus artistas, como
parecen saber esos grandes textos que basta dejarlos correr para que pidan espectaculo. Y sabe su publico,

¢ La Filosofia de la Praxis Artistica da relevancia a (al menos) cuatro sujetos de la investigacién artistica en la produccién de conocimiento
desde/para/en/sobre la praxis artistica: el/la artista-investigador/a, el/la investigador/a-artista, el/la artista asociado/a a un/a investigador/a no-artista
especializado en arte, y el investigador participativo que (sin ser artista) produce conocimiento participando en el acontecimiento artistico (ya sea
por su estrecha relacion y familiaridad con el campo artistico o por su trabajo en el convivio como espectador; es el investigador que ubica su
laboratorio en el acontecimiento teatral, en el “barro” del campo teatral, y no solo en el gabinete cientifico lejos del acontecimiento, en la “torre de
marfil”. Llamamos artista-investigador/a al artista o agente de la actividad teatral que produce pensamiento a partir de su praxis creadora y de su
reflexion sobre los fendmenos artisticos. En el genérico artista-investigador incluimos no solo a los artistas (actores, directores, dramaturgos,
escendgrafos, musicos, iluminadores, etcétera), sino también a otros agentes del campo artistico: al gestor-investigador, programador-investigador,
técnico-investigador, critico-investigador, espectador-investigador, etc. Investigador/a-artista es el/la tedrico/a con importante produccion
ensayistica y/o cientifica que, ademas de su carrera académica en organismos universitarios o cientificos, es un artista de primer nivel. Por otra
parte, el/la investigador/a participativo/a se caracteriza por trabajar adentro mismo del campo teatral. El/la investigador/a participativo/a puede
investigar asociado/a a las/los artistas. Estas cuatro figuras basicas se multiplican en diversas combinatorias y devenires. Todos estos sujetos, desde
la creacion-investigacion, o investicreacion, o investigacion-accion, generan una Filosofia de la Praxis Artistica. (Dubatti, 2024: 52-53).

" Como sefialamos en Teatro y territorialidad (2020a: 22) nos referimos a la Teatrologia en tres dimensiones: a) el conjunto de disciplinas cientificas
que producen discurso sobre el teatro: Historia, Historiografia, Historiologia, Teoria, Metodologia, Epistemologia, Estudios sobre la Critica,
Semidtica, Poética, Sociologia, Antropologia, Filosofia, Museistica, Archivistica, Ecddtica, etc.; b) la metadisciplina o disciplina de disciplinas
(disciplina de 2° grado) que focaliza en las relaciones, dinamicas y situacion de las disciplinas cientificas que estudian el teatro en general o en
determinados contextos; c) el conjunto de practicas ensayisticas sobre teatro producidas no solo por académicos e investigadores participativos,
sino también por los mismos artistas-investigadores. Venimos reivindicando el aporte a la Teatrologia de las/los grandes artistas-investigadores
hispanoamericanos.

8 Seglin Mauricio Kartun nos comento, escucho por primera vez esta expresion en boca del director Alberto Ure, otro gran artista-investigador argentino,
quien a su vez la habria escuchado a algunos actores.



8 Dubatti, J. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 5-11

claro, que es nada mas y nada menos que la otra mitad de si”” (239). Kartun pone como caso de acontecimiento
inesperado de autopoiesis los sucesos de Teatro Abierto 1981 en plena dictadura:

(De qué manera si no se entenderia lo que para muchos es milagro? Corre el fin de la dictadura militar en
Buenos Aires. Una banda de dramaturgos rabiosos pone toda su leche en veinte textos cortos. Los directores
los toman, se suman los actores. {Como hacer lo que nunca se hizo? ;Coémo convertir trescientas carillas carta
en un acontecimiento politico capaz de conmoverle las tripas al poder? Un par de meses después el publico
hace cola en horarios insolitos para sumarse desde su lugar —el Gnico que le da sentido- a aquel ya mitico
Teatro Abierto. (239)

Otro ejemplo de que “el teatro sabe” es para Kartun el de Teatro x la Identidad, caso notable de teatro aplicado
a la causa de las Abuelas de Plaza de Mayo en busca de los nietas y las nietas robados durante la dictadura.
Escribe Kartun, estableciendo un paralelo (mutatis mutandis) con el “milagro” de Teatro Abierto:

Pocos géneros mas devaluados y convalecientes que el teatro politico. Se juntan unas pocas voluntades lucidas
con la intencidon solidaria de colaborar desde el arte con la busqueda inclaudicable de las Abuelas de Plaza de
Mayo. Con su rastreo incansable de la verdad, con su tarea de reconstruccion de lazos e identidades. Con
sabiduria y modestia le pasan el desafio al featro. Abren el juego a la comunidad teatral. Espontdneamente,
sin prejuicios, sin modelos, y aun sabiendo que pueden ser elegidos o no, un centenar de artistas —la mayoria
sorprendentemente jovenes- responde presentando sus proyectos. Nadie se preocupa por saber como hacerlo:
se lo hace. Talia, musa fané, le da un pie para subir a proscenio, y el viejo teatro, tan alejado en los ultimos
afios de toda funcion politica, se reinventa a si mismo. Como esos pafiueclos de bolsillo que la gente moja
durante las manifestaciones y usa de mascara contra los gases, asi el teatro encuentra la manera de cambiar
creativamente su funcion y transformarse en esa otra herramienta capaz del médico prodigio. Como en aquel
Teatro Abierto el publico no aguarda criticas, comentarios, ni recomendaciones: su glandula le pide: revienta
las salas desde el primer dia transformando a Teatro por la Identidad en una fiesta por la vida. Apenas terminado
el ciclo buena parte de sus objetivos estan cumplidos: alrededor de setenta jovenes se presentan a corroborar
su identidad, cerca de veinticinco mencionan especialmente a TxI como detonador de su impulso. (239-240, el
subrayado es del autor)

En la vision de Kartun, el “teatro” que sabe pasa a ser un nuevo organismo, un nuevo sujeto colectivo (en el
que se desubjetivan y resubjetivan los sujetos artisticos y el publico) que sabe mas que cada uno/una de los
que intervienen en sus practicas. Pongamos especial atencion en que para Kartun las/los espectadores son parte
fundamental en la configuracion de ese sujeto otro y mayor.

Anos después Kartun retome la expresion “el teatro sabe” en su articulo “El teatro teatra”. Retoma alli el
concepto de “reomodo” de David Bohm y escribe:

Cuando observamos un remolino solemos considerar (y con-solidar) una apariencia material y solida alli donde
se expresa en realidad una de las paradojas dinamicas mas bellas de la creacion: una energia fluyente, un
movimiento hecho materia. Bueno: el teatro es eso: una energia que corre y gira desde hace siglos generando
signo y forma en su vértigo morfologico. Un remolino con una fuerza y un saber propio. Y es por esa ancestral
energia generadora de forma abierta que el teatro no piensa obras: obra pensamientos. Que cuando esta vivo —
no siempre- el teatro sabe. (136, el subrayado es del autor)

Para Kartun el teatro esta “vivo” cuando pone en ejercicio la autopoiesis: el acontecimiento “obra
pensamientos” mas alla de lo que piensan individual o colectivamente los seres humanos que intervienen en
¢l. El reomodo del teatro que reconoce en su dinamica los saberes de la autopoiesis exige un término especifico:
el teatrar. No puede definirse todo lo que hace el teatro (autopoiéticamente) sino con esa palabra singular:

Ninguna singularidad seria capaz de dar cuenta nunca del hecho metafisico, maravilloso y bohmiano que puede
expresarnos su reomodo: porque lo que hace el teatro desde hace siglos en su bastardo apareo entre lo profano
y lo mitico es nada mas y nada menos que teatrar. (137, el subrayado es del autor)

La reflexion que Javier Daulte realiza respecto de su forma de trabajo con “el procedimiento” en el ensayo
“Juego y compromiso” (2010a, 2021) y los procesos de composicion que a partir de éste se detonan, permiten
establecer una conexion de la autopoiesis con la formatividad, teoria sobre la creatividad artistica formulada
por Luigi Pareyson (1960, 1987). Se trata de una clave fundamental para el analisis de su teatro y, al mismo
tiempo, para la comprension del fenémeno de la autopoiesis. Daulte establece una tension entre irracionalismo-
racionalismo (la dialéctica que llama entre “el nifio y el matematico™), juega entre la indeterminacion



Dubatti, J. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 5-11 9

autopoiética de la obra y el control consciente del artista. El “procedimiento” daulteano opera como la “forma
formante” de la que habla Pareyson y que conduce hacia la “forma formada”. Segtin Elena Oliveras,

mientras la forma formante va haciéndose, “da forma™ a la obra y se convierte, en el final del proceso, en forma
formada [...] El proceso de produccion de una obra se define como la actividad ejercida por la forma formante
antes de existir como forma formada. [...] La forma es activa aun antes de existir. (2006: 152, los subrayados
son de la autora)

Daulte coincide con Pareyson en que el hacer va encontrando el modo de hacer, entre “la invencion” y “el
descubrimiento” (Daulte, 2013). Por eso muchas veces el camino de creacion teatral se inicia con el
“procedimiento” como clave autopoiética pero aln sin texto escrito, sin obra. El “procedimiento”, en tanto
forma formante, es la guia principal en el proceso hacia la obra (forma formada). Segin Daulte la creacion le
implica asumir la productividad de una posicion infrasciente: no sabe ni conoce plenamente hacia donde va la
forma formante porque, como afirma Pareyson, “la forma existira solamente cuando el proceso esté acabado”
(1960: 58). En el no-saber todo, en la capacidad de ir descubriendo e inventando sobre la forma que va
apareciendo, esta el secreto de la creacion buscada. Al mismo tiempo, Daulte confia en el procedimiento y en
su propia capacidad de percepcion y dialogo con el proceso que va desarrollando. El artista es una suerte de
partera, medium, intermediario entre la forma formante y la forma formada, y al mismo tiempo un organizador
activo, un constructor, que “lejos de esperar pasivamente la germinacién de la forma, busca, ensaya,
experimenta, estudia, decanta” (Oliveras, 2006: 153) en el proceso de los ensayos.’ Dice Pareyson:

La obra acabada es una maduracion que presupone un proceso de germinacion e incubacion a través del cual,
mediante una continuada sucesion de rectificaciones, correcciones, reinicios, selecciones, tachaduras, rechazos
y sustituciones, la obra se define mientas se va decantando. (1987: 111)

La forma se va desplegando ante la conciencia creadora y técnica del artista, quien propicia una autopoiesis:
se trata de dejar ser aquello que se va desplegando ante su conciencia de la mano del procedimiento y sus
reglas. De esta manera Daulte vehiculiza una de sus ideas fundamentales respecto del arte, de raiz simbolista:
el valor de la autonomia del arte, de su especificidad, de su inmanencia estructural, su condicion de mundo
paralelo al mundo (cosmos dentro del cosmos, estructura en abismo, como en Borges y en las piezas
daulteanas)'® dotado de sus propias reglas. Su “compromiso” con esas reglas de “juego” inmanentes es la
condicion de posibilidad de la existencia de su teatro.

Afirma Oliveras que, de acuerdo con la formatividad, “la toma de conciencia del desarrollo de la obra solo
puede aparecer post factum, una vez que €sta se ha terminado. Solo entonces el autor comprende que ha seguido
el unico camino en que se podia llegar a hacerla” (2006: 154). ;No es la necesidad, el deseo, la felicidad de
comprender y desandar esos caminos misteriosos y fascinantes, que se han recorrido un tanto a ciegas, lo que
impulsa a Daulte a escribir teoria y a repensar lo hecho? ;No surgen del ntcleo radiante de la pregunta por la
creacion sus ensayos, sus “Prologos” y sus “Postfacios” publicados en los tomos de su teatro (Daulte, 2004,
2007, 2010b, 2011, 2012b, 2018, 2021)?

Esta relacion de infrasciencia (por la que se sabe algo pero no todo lo que preside el proceso creador) se
relaciona con la produccion de sentido, que siempre es a posteriori, como sostiene Daulte en “Batman vs.
Hamlet” (2012a). No se sabra qué puede significar la obra hasta que, al final del proceso, “forma formada”, se
transforme en un dispositivo de estimulacion. Consciente de la crisis del teatrista ilustrado, Daulte construye
dispositivos de ausencia, de vacio, que claman por ser llenados de sentido y, frente a la demanda tradicional
por “lo importante”, despiertan la elocuencia del espectador y lo invitan a completar esa ausencia. Ejemplos
de esos dispositivos de estimulacion estan en toda su obra, mencionamos como ejemplos el “paquete” de Desde
la noche Ilamo, el personaje de Claudio (el hombre invisible o fantasma) en /Estds ahi?, el cubo en
Clarividentes. Daulte no le dice al espectador lo que debe pensar, entender o concluir, ni qué sentido debe
construir, ya que seria “dictatorial”, “fascista” unificar el sentido; lo invita a crear, a jugar libremente en un
campo de reglas, a construir su propia interpretacion y enlaces referenciales. Méds que un circuito de
comunicacion, Daulte promueve una donacion de mundo (funcion ontolégica) que genera estimulacion. Como

? Usamos aqui la palabra “ensayo”, no como texto tedrico de artista-investigador, sino en tanto proceso de creacion teatral, el trabajo de puesta en escena
o escritura escénica e investigacion con los actores y equipo.
10'Véase al respecto nuestra introduccion al tomo 6 de las obras de Daulte (2018: 23-81).



10 Dubatti, J. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 5-11

Kartun, Daulte concibe el teatro no como un vehiculo transmisor de ideas, sino como un constructor, un
portador de ideas en sus mismas estructuras dramaticas y en sus artificios.

Por las observaciones realizadas sobre autopoiesis, queremos destacar finalmente que los textos de
Mauricio Kartun y Javier Daulte (literatura de artistas-investigadores del teatro) resultan un aporte relevante
al pensamiento teatrologico argentino e hispanoamericano.

Referencias bibliograficas

Bohm, D. (1998). La totalidad y el orden implicado. Barcelona: Kairds.

Cerrato, L. (2007). Beckett: el primer siglo. Buenos Aires: Colihue.

Daulte, J. (2004). “Postfacio”. En su Teatro 1. Buenos Aires: Corregidor, 207-222.

----------- (2007). “Postfacio”. En su Teatro 2. Buenos Aires: Corregidor, 353-397.

----------- (2010a). “Juego y compromiso”. En La puesta en escena en el teatro argentino del Bicentenario. Ed. Olga
Cosentino. Buenos Aires: Fondo Nacional de las Artes, 119-139.

----------- (2010b). “Postfacio”. En su Teatro 3. Buenos Aires: Corregidor, 417-442.

----------- (2011). Teatro 4. Prélogo de Javier Daulte (19-26). Buenos Aires: Corregidor.

----------- (2012a). “Batman versus Hamlet. El argumento al servicio del procedimiento y el contenido como sorpresa”.
En Teatro contemporaneo: provocaciones y encuentros. Christian Quenta y Omar Rocha Velasco (eds.). La Paz,
Bolivia: Fundacién Simén 1. Patifio / Festival Internacional de Teatro de La Paz (FITAZ) / Carrera de Literatura de la
Universidad

Metropolitana de San Andrés (UMSA) e Instituto de Investigaciones Literarias (IIL), 64-86.

----------- (2012b). “Postfacio”. En su Teatro 5. Buenos Aires: Corregidor, 361-378.

----------- (2013). “El acto creativo, ;invencion o descubrimiento?”. Articulo inédito cedido por el autor.

----------- (2016). “La palabra, el ruido y la musica”. En Nuevas orientaciones en Teoria y Andlisis Teatral. Homenaje a
Patricio Esteve, J. Dubatti coord. Bahia Blanca: Editorial de la Universidad Nacional del Sur, EDIUNS, Serie
Extension, Coleccion Estudios Sociales y Humanidades, 31-50.

----------- (2018). Teatro 6. Estudio preliminar de J. Dubatti (23-81), “Prélogo” de Javier Daulte (83-103). Buenos Aires:
Corregidor.

----------- (2021). Teatro 7. “Prélogo” de Javier Daulte (23-26), estudio preliminar de J. Dubatti (27-50). Buenos Aires:
Corregidor.

Dubatti, J. (2007). Filosofia del Teatro I. Convivio, experiencia, subjetividad. Buenos Aires: Atuel.

----------- (2012). Introduccion a los estudios teatrales. Propedéutica. Buenos Aires: Atuel.

----------- (2014). Filosofia del Teatro III. El teatro de los muertos. Buenos Aires: Atuel.

----------- (2020a). Teatro y territorialidad. Perspectivas en Filosofia del Teatro y Teatro Comparado. Barcelona: Gedisa,
Col. Arte y Accion.

----------- (ed.). (2020b). Artistas-investigadoras/es y produccion de conocimiento desde la escena. Una filosofia de la
praxis teatral. Lima: Editorial de la Escuela Nacional Superior de Arte Dramatico "Guillermo Ugarte Chamorro".
Disponible en:  https:/www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-
artistas-investigadoras-es/

----------- (2023). “El acontecimiento teatral y sus literaturas. Discurso de ingreso a la Academia Argentina de Letras”.
Boletin de la Academia Argentina de Letras, LXXXIII, 367-368 (julio-diciembre). En prensa.

----------- (2024). Cien preguntas sobre el acontecimiento teatral y otros textos teoricos. México: Paso de Gato y
Universidad Auténoma del Estado de México, con la colaboracion del Instituto Tamaulipeco para la Cultura y las
Artes, Gobierno Municipal de Tampico a través de la Secretaria de Cultura de Tampico, Universidad Nacional
Auténoma de México, Cultura UNAM, a través de la Direccion de Teatro, Serie Teoria y Técnica.

Girri, A. (1990). 1989/1990. Buenos Aires: Fraterna.

Kartun, M. (2015). Escritos 1975-2015. Buenos Aires: Editorial Colihue, Col. Colihue-Teatro, Serie Praxis Teatral.
Recopilacion y prologo de J. Dubatti.

Lora, L. y Dubatti, J. (ed.) (2021). Artistas-investigadoras/es y produccion de conocimiento desde la escena. Una filosofia
de la praxis teatral. Tomo II. Lima: Escuela Nacional Superior de Arte Dramatico "Guillermo Ugarte Chamorro",
Fondo Editorial ENSAD. Disponible en: https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-
editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/

----------- (ed.) (2022). Artistas-investigadoras/es y produccion de conocimiento desde la escena. Una filosofia de la
praxis teatral. Tomo III. Lima: Fondo Editorial ENSAD. Disponible en: https://www.ensad.edu.pe/quienes-
somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/

----------- (ed.) (2023). Artistas-investigadoras/es y produccion de conocimiento desde la escena. Una filosofia de la
praxis teatral. Tomo IV. Lima: Fondo Editorial ENSAD. Disponible en: https://www.ensad.edu.pe/quienes-
somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/

Lotman, I. M. (1996). La semiosfera I. Semiotica de la cultura y del texto. Madrid: Cétedra.

Martinez Fernandez, J. E. (2001). La intertextualidad literaria. Madrid: Catedra.

Oliveras, E. (2006). Estética. La cuestion del arte. Buenos Aires: Ariel.



https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/
https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/
https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/
https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/
https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/
https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/
https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/
https://www.ensad.edu.pe/quienes-somos/direccion-de-investigacion/fondo-editorial/coleccion-artistas-investigadoras-es/

Dubatti, J. Anales de Literatura Hispanoamericana 53 2024: 5-11 11

Pagés Larraya, A. (1983). “Estudio preliminar. La voz de Ricardo E. Molinari: voz y mito del sur”. En R. E. Molinari,
Paginas de Ricardo E. Molinari seleccionadas por su autor. Buenos Aires: Celtia, 13-50.

Pareyson, L. (1960). Estetica. Teoria della formativita. Bologna: Zanichelli.

----------- (1987). Conversaciones de Estética. Madrid: Visor.



