
1Africanías 3 (2025):  e103745

Maimón, el morito1: desde la crítica colonial al humor racista 
contra el norteafricano en Celia de Elena Fortún

https://www.doi.org/10.5209/afri.103745

Resumen: Este estudio se concentra en el análisis del personaje del niño rifeño Maimón, según aparece 
en el capítulo de “Maimón, el morito” en Celia lo que dice (1934) de Elena Fortún, así como en cómo se 
presenta el mismo personaje en la adaptación televisada en la serie Celia estrenada en 1993. Esta serie de 
seis episodios fue dirigida por José Luis Borau con una adaptación para el guion llevada a cabo por Carmen 
Martín-Gaite de los tomos de Celia lo que dice y Celia en el colegio. 

En torno al personaje de Maimón se exponen dos posibles interpretaciones. La primera está basada en la 
presentación de la casa de Celia y sus dinámicas familiares como una alegoría nacional del momento contempo-
ráneo a cuando Elena Fortún creó el personaje africano, y como una manera por parte de la autora de denunciar 
el trato dado por España a las colonias norteafricanas en el primer tercio del siglo XX. La segunda interpretación 
se basa en el análisis del humor usado contra el personaje de Maimón según aparece en la serie televisiva de los 
años noventa, en un momento histórico en el que había un discurso negativo hacia la nueva inmigración africana. 
Palabras clave: Elena Fortún; Celia; Maimón; Guerras del Rif; islamofobia. 

EN Maimón, the little moor: From Colonial Criticism to Racist  
Humor Against the North African in Celia by Elena Fortun 

Abstract: This essay focuses on the analysis of the little Rifain boy Maimón, in the way he is portraited in 
“Maimón, el morito” in Celia lo que dice (1934) by Elena Fortún, and in the TV adaptation titled Celia that was 
released in 1993 based on Celia lo que dice and Celia en el colegio. This TV series included six episodes 
directed by Jose Luis Borau with an adaptation created by Carmen Martín-Gaite. 

Two interpretations of this character are developed in this essay. The first one is based on the presen-
tation of Celia’s house and its dynamics as a national allegory of the author’s contemporary times, a way by 
Elena Fortún to denounce the treatment received by North African colonies from Spain in the first three deca-
des of the twentieth century. The second interpretation focuses on how humor is used against the character 
Maimon in the TV series in the nineties, a time when there was a negative discourse against the new African 
immigration arriving to Spain.
Keywords: Elena Fortún; Celia; Maimón; The Rif Wars; Islamophobia.

Sumario: 1. Introducción. 2. Celia de Elena Fortún como crítica colonial. 3. Adaptación audiovisual de Celia 
y su humor racista. 4. Conclusión.

Cómo citar: Zapata-Calle, A. (2025). Maimón, el morito: desde la crítica colonial al humor racista contra 
el norteafricano en Celia de Elena Fortún. Africanías. Revista de Literaturas 3, e103745, https://www.doi.
org/10.5209/afri.103745

Introducción 
En 1929 la escritora Encarnación Aragoneses (n.1886-m.1952), con el seudónimo de Elena Fortún2, comenzó 
a publicar las historias de Celia, niña de siete años, en e l suplemento de literatura infantil y juvenil “Gente 

1	 El personaje de Maimón tiene un capítulo dedicado a él en el tomo de Celia lo que dice de Elena Fortún titulado “Maimón, el 
morito” (1995, pp. 228-232).

2	 El marido de Encarnación Aragoneses (Encarna Aragoneses) era el escritor Eusebio Gorbea. Él escribió una novela titulada Los 
mil años de Elena Fortún (1922), de cuya protagonista y narradora tomaría después su mujer el seudónimo que usaría en su 

Africanías. Revista de literaturas
e-ISSN: 2990-2630

A RT Í C U LOS

Ana Zapata-Calle
University of West Georgia    

https://www.doi.org/10.5209/afri.107035

 paginación: e103745

https://www.doi.org/10.5209/afri
https://www.doi.org/10.5209/afri
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ucm.es/ediciones-complutense
mailto:anai.labra%40uah.es?subject=
mailto:https://orcid.org/0000-0003-4796-1004?subject=
https://www.doi.org/10.5209/afri


2  Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

menuda” de la revista Blanco y Negro. Los folletines de Celia fueron publicados posteriormente en distintos 
tomos por la editorial Aguilar de Madrid titulados: Celia lo que dice, Celia en el colegio, Celia en el mundo, 
Celia y sus amigos, Celia novelista y otros, entre los veinte volúmenes que tiene la colección completa de 
Aguilar (García-Carretero, 2022, 16:05), con ilustraciones de Molina Gallent. Aunque la editorial Aguilar no 
pone los años de  estas primeras publicaciones, según aparecen archivadas en las bibliotecas, parece que 
los primeros tomos vieron la luz en 1934, con varias reediciones posteriores y nuevas publicaciones en tor-
no a la vida del  personaje de Celia. Décadas después, tras años de silencio por la Guerra Civil, la censura 
impuesta o autoimpuesta y el exilio de la autora y su muerte, las historias de Celia vuelven a ser populares 
en los años noventa en formato visual: RTVE estrena en 1993 una serie televisiva de seis episodios titulada 
Celia, con partes de la misma saga infantil de Elena Fortún, adaptada por Carmen Martín-Gaite y dirigida por 
José Luis Borau.

Aunque las historias de Celia tienen mucho de ficción no autobiográfica, tomada de entrevistas de su 
autora y de la observación de la misma sobre cómo se comportaban los niños y cómo estos interpretaban 
el mundo de los adultos, algunas de las experiencias del personaje de Celia o de los miembros de su familia 
son un espejo de la vida de la propia Encarnación Aragoneses. Por ejemplo, la madre de Celia es una mu-
jer intelectual como la autora, que viaja, escribe y se reúne con sus amigas en el “Lyceum Club femenino” 
(Fortún, 1995, p. 64). De hecho, Elena Fortún estuvo involucrada con el Lyceum para mujeres con inquie-
tudes sociales, culturales e intelectuales durante los trece años que estuvo abierto (Martín-Gaite, 1995, p. 
17). Después, cuando Celia crece, la salida de España del personaje retrata la misma experiencia que tuvo 
Elena Fortún al tomar el barco que la llevaría al exilio en Celia y la revolución (1943)3. Hasta ahora, Marisol 
Dorao es la investigadora que ha recopilado la que se  considera la más completa biografí a de Encarnación 
Aragoneses titulada Los mil sueños de Elena Fortún (1999). En ella encontramos información concreta acerca 
de su profundo activismo y compromiso social, de su relación con su esposo, el también escritor Eusebio 
Gorbea, y de la experiencia de ambos en el exilio, una vez instalados en Argentina. 

Elena Fortún fue una escritora muy prolífica. Escribió cuentos y relatos, textos epistolares, diarios, tea-
tro, poesía, novelas, y canciones infantiles, además de artículos y entrevistas como periodista. Fue además 
bibliotecaria en Argentina y dio talleres didácticos de cómo contar cuentos. Inmaculada García-Carretero 
(2022) explica que Elena Fortún comenzó su carrera como periodista escribiendo para las mu jeres y con 
asuntos varios. Muchos de sus artículos de antes de la Guerra Civil han sido recogidos por María Jesús Fraga 
en su libro compilatorio Elena Fortún, Periodista (2013), y otros artículos y cuentos que Elena Fortún escribió 
en colaboración con Matilde Ras han sido recopilados y editados en El camino es nuestro (2014) por María 
Jesús Fraga y Nuria Capdevila-Argüelles. Fortún escribió muchos textos para lectores adultos, algunos de 
los cuales guardó autocensurándose, o se los pasó a sus amigas o familiares. Así ocurrió con el libro Oculto 
sendero (2016) en el que describen relaciones de profunda amistad entre mujeres4. Con todo, por lo que 
más se conoce a Elena Fortún es por el género del cuento infantil. Con respecto a sus escritos para niños, 
es evidente que las historias de Celia no fueron concebidas sólo como literatura infantil y juvenil, sino que, 
además de dirigirse a los niños, su autora también usó este género para retratar y criticar la sociedad en la 
que vivía, eludiendo la censura5.

En este artículo me enfoco en uno de los personajes de las historias de Celia, Maimón, un niño nortea-
fricano que vive en la casa del tío de Celia como parte de la servidumbre. Este personaje tiene un capítulo 
dedicado a él en el tomo de Celia lo que dice titulado “Maimón, el morito” (Fortún, 1995, pp. 228-232), y que 
en la serie televisiva queda integrado en el segundo episodio dedicado a Doña Benita, una anciana rural con 
una cosmovisión del mundo regida por ideas aprendidas del catolicismo. En torno al personaje de Maimón 
expongo dos posibles interpretaciones. Una está basada en la presentación de la casa de Celia y sus diná-
micas familiares como una alegoría nacional del momento contemporáneo y como una manera por parte de 
Elena Fortún de denunciar el trato dado a las colonias norteafricanas regidas por España, como se ve en el 
trato recibido por Maimón en la casa familiar de Celia. La segunda interpretación se basa en el análisis del 
personaje de Maimón según aparece en la serie televisiva de los años noventa, en un momento histórico 
en el que hay un discurso negativo hacia la nueva inmigración africana. En esta serie, Maimón se usa para 
generar humor, transformándolo en el gracioso en la comedia televisiva en su segundo episodio, con bromas 
xenófobas y racistas para consumo de una audiencia infantil sin capacidad de análisis crítico. 

Celia de Elena Fortún como crítica colonial 
El argumento de Celia lo que dice es el mismo tanto en el suplemento literario como en la versión televi-
sada: el lector o espectador puede percibir mediante cortos episodios el mundo que rodea a una niña de 
siete años llamada Celia desde su perspectiva infantil: la España de los años veinte y treinta del siglo XX. El 

carrera profesional como escritora. 
3	 Inmaculada García-Carretero explica que la narración autobiográfica no ficticia de este evento titulada “Cómo salí de España” 

se incluye en la edición que la Editorial Renacimiento publicó de Celia y la revolución en 2020 (2022, 33:56) para constatar la 
similitud de las experiencias.

4	 El borrador original de Oculto sendero fue ofrecido a Marisol Dorao en Argentina por las amigas de Fortún (García-Carretero, 
2022, 20:30). Sin embargo, este libro no se publicó por la Editorial Renacimiento hasta 2016, editado por Nuria Capdevila-
Arguelles y María Jesús Fraga, y traducido al inglés por Jeffrey Zamostny en 2021.

5	 Tras la Guerra Civil, cuando se reeditaron los tomos de Celia por la Editorial Aguilar con tomos de pasta azul, algunos fueron 
censurados, como Celia en el colegio. En el caso de Celia institutriz, aunque este libro salió publicado, fue prohibido después 
(García-Carretero, 2022, 14:55).



3 Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

personaje de Celia Gálvez de Montalbán forma parte de una familia acomodada residente en la calle Serrano 
de Madrid. Allí vive con sus padres y su hermano pequeño (el bebé Cuchifritín), primero al cuidado de una ins-
titutriz inglesa, Miss Nelly, y después de una mujer rural como lo es la anciana doña Benita. Posteriormente, 
en Celia en el colegio, vivirá interna en un colegio de monjas y, tras esta experiencia, se instalará con su tío 
Rodrigo en una de las secciones de la residencia familiar en Celia en el mundo. En el capítulo de “Maimón, el 
morito” Celia dice que tiene un tío que vive en África y que viene algunas veces a quedarse en la casa familiar 
(Fortún, 1995, p. 229). En el episodio televisivo titulado “Doña Benita” se añade que el tío Rodrigo antes era 
militar y que por eso vivía en África, pero que llega a Madrid finalmente para establecerse y se trae a Maimón 
con él para que sea parte del servicio de su casa (Borau, 1993, 8:10). Celia se hace amiga de Maimón a pesar 
de que “[m]amá ha dicho, al verle, que no es decente que yo juegue con él. Y doña Benita, que se lo encon-
tró en el pasillo, escapó a correr de miedo” (Fortún, 1995, p. 228). A pesar de la desconfianza que todos los 
adultos expresan hacia Maimón, la pequeña Celia no sigue las normas sociales que se espera que cumpla 
como una niña de su clase social. Es amiga de los pobres, de los sirvientes, de mujeres rurales como Doña 
Benita y de personas colonizadas como Maimón, pero se aburre enormemente con los niños y adultos de su 
mundo acomodado. La saga continúa con las distintas fases vitales y aventuras de Celia en otros volúmenes, 
que ya no se recogen en los episodios televisivos. 

Con Celia, Elena Fortún crea un personaje que cuestiona los planteamientos sociales del momento. En 
primer lugar, es interesante que la niña sea rubia. Como estudia Robin Ragan, la imagen de belleza de la 
mujer finisecular se correspondía con la de una mujer pasiva, sin deseo, blanca, rubia, enferma, moribunda 
y estática, semejante a la imagen pictórica de una virgen prerrafaelita (2003, p. 241). Fortún, al igual que an-
tes había hecho Carmen de Burgos (n.1867-m.1932) en su obra En la guerra (1909) con el personaje de Alina, 
mujer rubia y rebelde, nos ofrece la imagen de una niña con la misma estética corporal, rubia y blanca, tan 
clara que llega a recibir tratamientos de duchas y aceites por si estuviera enferma por su palidez (Fortún, 
1993, pp. 45-50). Pero la niña está sana, es activa y rebosa de imaginación e iniciativa. Los personajes de 
ambas historias, Alina y Celia, son incontrolables. Ellas son el punto focalizador, ellas son las que miran, no 
las observadas. De hecho, a través de ellas vemos el mundo. Lo interesante en el caso de Celia es ver cómo 
ésta percibe a Maimón, el niño musulmán de doce años que trabaja para su tío como sirviente. A diferencia 
del resto, Celia no lo orientaliza por musulmán ni lo discrimina por pobre. Maimón es su amigo al mismo nivel 
que otros niños. Y si bien al principio lo califica con términos racistas escuchados de los adultos por los es-
tereotipos contra los africanos, como cuando dice que es “feíllo” o cuando le pregunta a su madre sobre el 
riesgo de que Maimón pudiera comérsela (Fortún, 1995, pp. 228-229), estos prejuicios van desapareciendo. 
La niña deja de considerar a Maimón como parte de la otredad6 para considerarlo como parte de un noso-
tros. De hecho, Celia llega a vivir con él en casa de su tío en Celia en el mundo y en esas circunstancias de 
cercanía exclama “—¡Ése sí que me quiere!” (1993, p. 47), habiéndose él convertido en su mejor amigo. 

Es importante notar que Celia y Maimón se están educando juntos, aunque no disfruten de los mismos 
recursos educativos ni privilegios. En cuanto a Celia, el tomo de Celia lo que dice comienza con un llama-
miento a la razón: “Celia ha cumplido siete años. La edad de la razón. Así lo dicen las personas mayores” 
(Fortún, 1995, p. 41). En los Estados modernos se intenta educar en borrar todo lo instintivo para sustituirlo 
por la razón y el orden, base necesaria para llegar a la categoría de Estado civilizado y, por tanto, occidental. 
Pero no parece que Celia quiera adaptarse a las normas de la modernidad y de la civilización, ya que, como 
vemos, es rebelde, preguntona y difícil de controlar. Celia rompe con los binarismos entre ricos y pobres, 
entre nacionales y extranjeros, entre cristianos y musulmanes, entre blancos y negros, entre mujeres y hom-
bres y entre viejos y jóvenes, e interactúa con todos al mismo nivel. La niña, como Elena Fortún, reclama 
su derecho de crear un mundo diferente al establecido mediante las ideologías socialistas que se estaban 
fraguando justo antes de la creación de la Segunda República Española (1931-1939), vislumbrando un nuevo 
espacio para las niñas y mujeres españolas libres y pensantes. Pero el desarrollo de este personaje y sus 
esperanzas de una vida mejor se verán truncadas como queda plasmado en Celia en la revolución7, donde 
Elena Fortún explica las experiencias de Celia durante la Guerra Civil y su partida al exilio. 

En la faceta de reportera, Elena Fortún también fue periodista para los niños. De hecho, se hizo popular el 
personaje que creó para interactuar con sus interlocutores, el conejito Roenueces, dibujado por José López 
Rubio. Entre estas entrevistas destacan las que Fortún/Roenueces les hizo a los niños trabajadores, las cua-
les han sido publicadas en 2019 por la Editorial Renacimiento en el libro Lo que cuentan los niños: entrevistas 
a niños trabajadores (1930-1931), editado por María Jesús Fraga y José María Borrás-Llop. En estos textos, 
Fortún expone la desigualdad social y la pobreza dentro de la infancia como un mal social. Estas entrevistas 
se conectan con la realidad de algunos de los niños que aparecen en las historias de Celia como parte de la 
servidumbre. Maimón es uno de ellos. La autora nos muestra a un niño de doce años arrancado de los brazos 
de sus padres y de su tierra natal para llegar a Madrid para servir. Como niño sirviente, lo vemos totalmente 
vulnerable y maltratado con regularidad, siendo Celia su única amiga. De él dice Celia que el tío Rodrigo le 
pega mucho (Fortún, 1995, pp. 250), así como se ve que también hacen los otros sirvientes. Por ejemplo, 
en el episodio que ocurre en la casa del tío Rodrigo, cuando la criada Basílides cree que va a morir por una 

6	 Para ver cómo se había presentado la otredad africana con respecto a la castellana o española en la literatura finisecular por 
autores de la llamada “Generación del 98”, se puede leer el capítulo de Mahan L. Ellison titulado “El último conquistador y el 
primer rey: África como heterotopía literaria en la ficción de Ángel Ganivet y Pío Baroja” (2016). 

7	 Según explica Carmen Martín-Gaite en su prólogo a Celia lo que dice publicado por Alianza Editorial en 1995, Elena Fortún acabó 
el borrador de Celia en la revolución en 1943, pero el original fue entregado por la nuera de Elena Fortún décadas después a la 
investigadora Marisol Dorao (1995, pp. 30-31). 



4  Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

superstición y el cura llega sin que ella o sus amigas lo hubieran avisado, “[l]o primero que determinaron fue 
pegar a Maimón por haber abierto la puerta. La más gorda le tiró un repelón, mientras la otra le daba en la 
espalda con el puño cerrado…” (1993, p. 26). Por otra parte, Doña Benita, a pesar de ser una mujer entrañable 
con Celia, rechaza al niño por no ser católico y ser musulmán, insultándolo sin reparos, a lo que él responde 
con distintas bromas o creencias para vengarse, como su idea de dejarla calva con la ayuda de unos duen-
des. Así le explica el niño a Celia: “Mi madre sabier mucho. Dejar mudo un hombre y sin dientes otro […] Si 
yo querer, dona Binita quedar calva…” (Fortún, 1995, p. 229). A lo que Doña Benita responde al escucharlo:

—¡Bribón! ¡Moro asqueroso! ¿Qué te he hecho yo para que me dejes calva, negro de los demonios? 
Al mismo tiempo que le decía eso, le tiraba de la trenza y le zarandeaba. Maimón parecía una rata chi-
llando, Juana vino a defenderle. (1995, p. 229) 

Para la primera interpretación de la historia en su contexto histórico como alegoría nacional hay que tener 
en cuenta que una forma de divulgar los discursos nacionales en masa a principios del siglo XX era a través 
de la impresión y divulgación de folletines o novelitas cortas, vendidas semanalmente junto con otras pu-
blicaciones de prensa periódica. Estos géneros narrativos y de ficción contribuían a crear las comunidades 
imaginarias. Eran comunidades de lectores con una realidad sociopolítica compartida, aquellas en las que, 
según Benedict Anderson (2016), independientemente de las desigualdades reales, se concebían como una 
camaradería profunda y horizontal. No hay que olvidar que Elena Fortún estaba comprometida con la causa 
republicana y que ella misma estaba casada con un militar del ejército republicano, Eusebio de Gorbea, tam-
bién escritor, en un momento histórico en el que España estaba viviendo una tensa situación político-social 
que llevaría a la pareja al exilio tras la Guerra Civil. 

Para entender la incorporación del personaje del niño Maimón en la saga de Celia, se puede pensar en 
los discursos nacionales compartidos en comunidades imaginarias durante la década de 1920 del siglo 
pasado en cuanto a la relación entre España y África, cuando Elena Fortún comienza a escribir los folletines 
de Celia. Para entonces, las teorías regeneracionistas de la Generación del 98 ya habían fracasado. España 
se convirtió en una sociedad totalmente militarizada tras la pérdida de las colonias de Cuba, Puerto Rico y 
Filipinas, tras la incapacidad para hacerse con Casablanca, tras la colonización de Guinea Ecuatorial, tras 
las batallas fallidas y sangrientas del Rif en 1909, tras los levantamientos de obreros en Barcelona en ese 
mismo año y tras el desarrollo de la dictadura de Primo de Rivera. Además, el acercamiento a África también 
cambió. Como explica Susan Martin-Márquez, el regeneracionista Joaquín Costa, quien había apoyado en 
un primer momento la conquista de Marruecos bajo la idea del deber moral de España de restaurar a la po-
blación judía y musulmana expulsada por los Reyes Católicos de la Península, se transformó después por su 
descontento con el funcionamiento de las instituciones estatales, e hizo que expresara la idea de la negativa 
africanización de España, implorando una expulsión total de lo africano y un mayor grado de europeización 
nacional (2008, pp. 57, 60). Este discurso de europeizar más a España frente a África es compartido por otros 
ideólogos, especialmente después la pérdida de las últimas colonias americanas y asiáticas. Según Baltasar 
Fra-Molinero, la pérdida de las colonias frente a los Estados Unidos hizo que España sufriera una “crisis of 
whiteness” y un sentido de inadecuación como país blanco europeo (2010, p. 148). Hay que destacar que, en 
Celia lo que dice, además del personaje de Maimón, aparecen otros personajes negros también sirvientes 
de distintos familiares de la niña. A Maimón se le llama “moro”, “morito” y “negro”. A los otros, sólo se les lla-
ma “negros”. En los dibujos realizados por Molina Gallent, no hay distinciones en cuanto a los tonos de piel, 
porque no hay colores ni tonalidades, solo negro sobre blanco. Así, los personajes se separan entre blancos 
y negros sin ning ún matiz. Por ejemplo, en la casa familiar, además de Maimón que vive en la sección del tío 
Rodrigo, hay un hombre negro que trabaja en la portería. La niña se asusta de él porque ha asimilado todos 
los prejuicios contra los africanos como hombres peligrosos. Así se ve en el capítulo titulado “El museo del 
negro” (Fortún, 1995, pp. 78-82), en el que Celia llega a creer que hay un hombre negro que mata a los niños y 
los diseca. Sin embargo, Celia siente simpatía por el rey mago Baltasar porque le trae regalos. Con él sueña 
y de él dice que se parece al lacayo de su tía Julia (Fortún, 1995, p. 44). De hecho, en la casa de su tía Julia, 
hermana de su padre, Celia interactúa con una sirviente negra en el capítulo “En la casa de tía Julia” (Fortún, 
1995, pp. 196-200). Es decir que, en el orden social establecido en torno a la familia de Celia, se ve como algo 
común entre la élite madrileña emplear a sirvientes africanos o afrodescendientes. Estos personajes negros 
se diferencian según sus habilidades para hablar el castellano. Por ejemplo, la sirviente de la tía Julia manda 
callar a Celia con autoridad y un perfecto uso de la lengua diciendo “—¡Chist! ¡A callar! Las niñas no hablan 
hasta que han acabado los mayores” (Fortún, 1995, p. 200). En cuanto al portero del edificio donde vive Celia, 
éste habla con lo que parece el dialecto andaluz y con un tono de sumisión, como así se ve cuando le explica 
al padre de Celia cómo su hija se asustó de él: “—Mire, señó, yo estaba esperando al amito detrás de la puer-
ta, cuando vi bajá a su linda niña. Entonse yo vi que volvía a subí y a bajá…” (Fortún, 1995, p. 81). Por su parte, 
Maimón todavía no domina el castellano como se ve en sus interacciones con Celia: “—¡Celia bonita! Maimón 
querer mucho ti…” (Fortún, 1995, p. 230). Esto podría mostrar una migración permanente, con personas afri-
canas que se van asimilando progresivamente, y una presencia numerosa de africanos en el Madrid de los 
años veinte, lo que pudo provocar en ideólogos como Joaquín Costa el miedo a la africanización de España. 

Ya a principios de siglo, obras literarias como la mencionada En la guerra (1909) de Carmen de Burgos ha-
bían criticado la creación de ciudades militarizadas en el Norte de África, así como las Guerras del Rif y el tra-
to discriminatorio contra el norteafricano por parte de las autoridades españolas en África. Tanto de Burgos 
como Fortún eran escritoras, periodistas, feministas y activistas. Tenían muchas cosas en común, aunque 
no hay evidencia de que se conocieran en persona. De cualquier manera, destaca el hecho de que Carmen 
de Burgos escribiera una novela sobre la batalla catastrófica para España del Barranco del Lobo, sucedida 



5 Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

el 27 de julio de 1909 como parte de las guerras del Rif, en la que Eusebio Gorbea, el marido de Fortún, fue 
herido cuando participaba en ella en grado de teniente. Como explica Martín-Gaite, él también redactó unas 
crónicas sobre la guerra de 1909 en El Liberal y se dedicó, como escritor, sobre todo al teatro, más que a la 
vida militar (1995, p. 10). Carmen de Burgos también había incluido en su novela En la guerra a un niño rifeño 
como personaje. En ese caso, el niño todavía estaba en África y deseaba desplazarse a Madrid. A través de 
los ojos de la protagonista Alina, el lector ve a los rifeños amigos de los españoles como seres animalizados 
e inmorales por la falta de adhesión total. Sin embargo, la esperanza de que se “civilicen” se concentra en los 
niños. En un diálogo entre Alina y el niño rifeño se deja claro el proceso de aculturación, homogeneización y 
centralización en torno a Madrid que llevan a cabo las instituciones del Estado moderno español y que sólo 
es posible a través de la instrucción desde la niñez: 

—¿Te quieres venir conmigo a España? 
—¿A Madrid? 
—A Madrid. 
Los ojos del morito brillaron de alegría. 
—Sí, sí…yo andar contigo… (Burgos, 1989, p. 185) 

En este diálogo se ve claramente la identificación de España con la capital, con Castilla, lo que nos lleva 
al mito de Castilla centralizada y extendida de los ideólogos de la nación. Además, según las ideas del po-
sitivismo del siglo XIX, se sigue la tendencia de infravalorar las capacidades cognitivas de las personas que 
no son caucásicas o que no hablan bien el castellano, como se ve en el diálogo del niño. Hay que recordar 
que a principios de siglo XX los conceptos de raza superior e hispanismo estaban ligados. De hecho, Miguel 
de Unamuno usa en su ensayo temprano y después efectivamente repudiado, En torno al casticismo (1902)8, 
la idea de una superioridad moral del castellano como si la nacionalidad y la lengua dotaran al individuo de 
una raza espiritual superior. Así, la adhesión al Estado español y la servidumbre complaciente se ve como la 
única salida para que este niño rifeño sea aceptado como ser civilizado. 

En 1929, veinte años después de haber publicado Carmen de Burgos En la guerra, Elena Fortún crea el 
personaje rifeño de Maimón, un niño de doce años, y lo desplaza hasta Madrid, totalmente sometido a la 
servidumbre del tío de Celia. Esto ocurre tras la Segunda Guerra de Marruecos que acabó en 1927 y el fin de 
la dictadura del general Primo de Rivera en España ese mismo año, quien se había ocupado de la campaña 
desde 1924 hasta 1927, incluyendo la batalla de Uarga, acaecida en 1925. En esta batalla los franceses inter-
vinieron de lleno en el conflicto y establecieron una colaboración con España que culminó con la rendición 
de Abd-el-Krim en julio de 1927. Por todo ello, Maimón no pasa desapercibido al lector del momento porque, 
si bien es cierto que se había sometido a Abd-el-Krim como una victoria, las Guerras del Rif habían llevado al 
país a una profunda crisis monárquica, después de que Primo de Rivera dimitiera en 1927, lo que llevó al Rey 
Alfonso XIII, llamado “El Africano”, a declarar unas elecciones en 1931 en forma de plebiscito que acabaron 
con la monarquía. Ese mismo año se organizó la Segunda República que se vio interrumpida el 18 de julio 
de 1936 cuando se produjo un golpe de Estado fallido que dejó a España dividida en dos zonas: una bajo 
la autoridad del Gobierno republicano y otra controlada por los sublevados. Todo lo cual desembocó en la 
Guerra Civil Española, en la que el general Francisco Franco fue investido jefe supremo de los sublevados. 
Los tomos de Celia se publican en esa España convulsa antes y después de la guerra. 

En este contexto histórico, la familia de Celia podría verse como una alegoría de lo que era la España 
de entonces puesto que es una familia desestructurada y separada. El padre de Celia es un intelectual que 
parece estar enfermo, aunque no queda claro cuál es su enfermedad. Se presenta como un hombre débil 
incapaz de contener a su esposa en casa, dentro del orden patriarcal. Esto podría reflejar la idea de debilidad 
de la Segunda República y los derechos de las mujeres que se aceptaron durante la misma. Por eso la figura 
del tío militar pasa a ser muy importante en la vida de Celia. Ante una madre ausente y un padre enfermo, el 
tío se presenta como un regeneracionista militar que debe ocuparse de la educación de Celia, como reflejo 
de la España ideal. Celia es una niña blanca y rubia, proyectándose en la historia como un acercamiento a los 
rasgos fenotípicos de los integrantes de esa Europa con la que Joaquín Costa quería relacionarse. Sin em-
bargo, el carácter de Celia es rebelde y se la disciplina constantemente, sometiéndola a la supervisión de las 
monjas del colegio o de su tío militar. En casa de este tío vive Maimón. Cuando es presentado en el capítulo 
titulado “Maimón, el morito” se dice de él que es “un negro de doce años, muy barrigón y con una trenza en 
la coronilla” (Fortún, 1995, p. 198). Se añade que es feíllo, que da miedo, que no es decente que la niña hable 
con él, que tiene una forma de hablar que da risa, y que es un poco salvaje. Aunque el tío Rodrigo lo defiende 
diciendo que es bueno si lo tratan bien, pero que, si no, puede ser temible (Fortún, 1995, p. 199). Es interesan-
te que Elena Fortún haya nombrado a este personaje de esta manera. Su nombre podría recobrar el del judío 
sefardí Moshé ben Maimón, más conocido como el sabio Maimónides en la historia de la filosofía. Éste fue 
un judío sefardí medieval que nació en Córdoba y fue contemporáneo de Averroes. Destacó por su sabiduría 
en filosofía, medicina y teología, e incluso se convirtió en referente para filósofos y científicos musulmanes. 
Ejerció de médico, filósofo, astrónomo y rabino en al-Ándalus, Marruecos y Egipto, país este último en donde 
murió en 1204. De una manera circular, parece que Elena Fortún lo vuelve a traer a la Península, lugar de su 
nacimiento, en forma de niño. Es como si la autora hiciera un guiño a la idea del regeneracionista Joaquín 
Costa, quien había apoyado en un primer momento la conquista de Marruecos bajo la idea del deber moral 
de España de restaurar a la población judía y musulmana expulsada por los Reyes Católicos de la Península. 

8	 Ensayos publicados originalmente en la revista madrileña La España Moderna entre febrero y junio de 1895. 



6  Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

Pero el que fuera un gran filósofo cordobés queda infantilizado y reducido a un sirviente calificado como 
ignorante y salvaje por el poder militar español contemporáneo. 

El hecho de que Celia prefiera jugar con Maimón antes que con otros niños de la clase alta madrileña 
podría leerse, entre otras interpretaciones, como una rebeldía por parte de la autora hacia el desarrollo que 
las ideas posteriores de Joaquín Costa quien imploraba una expulsión total de lo africano y un mayor grado 
de europeización nacional (Martín-Márquez, 2008, pp. 57, 60). Pero también, lo que Elena Fortún parece 
mostrar con la relación entre los dos niños es cómo se produce la metáfora del espejo entre las mujeres pe-
ninsulares sometidas y disciplinadas y los marroquíes como seres colonizados que son usados para la ser-
vidumbre. Estamos aquí ante la imposición del concepto de civilización frente al de barbarie en las naciones 
modernas, que se conseguiría a partir de un tipo de disciplina militar que jerarquizaría la sociedad por clases, 
géneros y razas, estableciendo el orden mediante la disciplina y el castigo. Esta idea es la misma que aplica 
Michel Foucault (2014) en Surveiller et punir, obra publicada originalmente en 1975, para hablar de la historia 
de los Estados modernos. Foucault explica que, en la creación de las naciones, la vigilancia es permanen te 
en sus efectos, aunque el Estado actúe con discontinuidades. Tanto Celia como Maimón son buenos pero 
rebeldes y a los dos se les controla y disciplina constantemente, aunque a veces consigan escapar del do-
minio de sus cuidadores, ambos saben que son dependientes, como niños, de un sistema que los vigila. Al 
margen de la aristocracia masculina, viril y blanca, el resto del pueblo debe ser disciplinado, organizado y 
sometido en las naciones modernas. 

Además de la presencia militar en la familia de Celia, el papel de la iglesia es muy importante, tanto 
en el colegio de monjas al que asiste Celia, como en los valores cristianos de Doña Benita, quien cui-
da de Celia durante una temporada. No hay que olvidar que la religión se había usado desde la llamada 
Reconquista en la Península, y en las colonizaciones posteriores en América y en África, para dar a la 
guerra y a la idea de nación un carácter sagrado y santo, y a la colonización, una finalidad noble. Civilizar 
parece ser sinónimo de crear ciudades cristianas organizadas como ejércitos. De acuerdo con las ideas 
de Zygmunt Bauman (1987), el objetivo de la “civilización”, o del concepto de “Ilustración” bajo el cual se 
justificaban las medidas de modernización y creación de Estados modernos, no era el de mejorar la vida 
de los integrantes de una comunidad dotándoles de educación para crear hombres y mujeres libres, sino 
que la homogeneización y la centralización del Estado estuviera al servicio de una élite que usara a sus 
ciudadanos para la consecución de sus intereses. Eso se ve muy bien con el personaje de Maimón, a quien 
se mantiene en la servidumbre, siendo un niño, sin ofrecerle la posibilidad de recibir una educación formal 
como a Celia. Es decir, no se busca la integración de los seres colonizados, sino un sometimiento, en este 
caso justificado por su diferencia religiosa y por su origen africano, que sitúa al niño, como subalterno, al 
servicio del tío Rodrigo. 

Adaptación audiovisual de Celia y su humor racista
Un ávido lector contemporáneo de Fortún podría interpretar la alegoría nacional escondida entre líneas en 
unas historias aparentemente infantiles. ¿Pero qué lectura se podría hacer del personaje de Maimón, déca-
das después, al sacar a esta obra de su contexto histórico en 1993 cuando se proyecta la versión televisada 
por RTVE? Según un artículo publicado en 2019 en la página web de RTVE titulado “¿Por qué hay que volver a 
ver Celia?”, se dice que es “la historia de una niña de siete años (Celia Gálvez de Montalbán) que cuestionaba 
a los adultos y a un sistema educativo que representaba un freno a su desbordante imaginación” (web). No 
se menciona ninguna conexión con la historia de España ni el papel de Maimón en la serie. Hay que tener 
en cuenta que la situación sociopolítica de España a finales del siglo XX había cambiado mucho desde que 
se publicaron los primeros folletines de Celia y que la interpretación y recepción de la presencia del niño 
musulmán norteafricano en la sociedad española no va a ser la misma, por variar el contexto sociopolítico 
del momento. 

Históricamente, tras la Guerra Civil Española, se instauró en España la dictadura militar franquista. Con 
respecto a África, el franquismo fue perdiendo progresivamente su imperio africano con las sucesivas in-
dependencias: en 1956 se declaró la independencia de Marruecos, en 1968 la de Guinea Ecuatorial y, final-
mente, en 1976 las últimas tropas españolas salieron del Sahara Occidental tras la muerte de Franco. Por 
otra parte, el esfuerzo que el tardío franquismo y la primera década de la democracia habían puesto en la 
europeización del país, para que España fuera reconocida como una nación moderna europea, dio sus fru-
tos cuando en 1986 España fue aceptada como miembro en la Unión Europea. Para Martin Repinecz, este 
evento simbólicamente anunciaba la erosión de la reputación de España como el “África de Europa” que se 
había promovido desde la Leyenda Negra:

Spain’s admission into the EU invited fantasies that the nation had finally, at long last, emerged as a 
fully-fledged member of a postimperial Global North, while shedding its earlier association with de-
cidedly unmodern qualities like poverty, backwardness, political repression, stubborn colonialism, or 
intransigent Catholicism. (Repinecz, 2025, p. 5)

En los años noventa, la sociedad española se presentaba como una nación europea sumida en una am-
nesia histórica programada por las élites que excluían de los planes de estudio escolares la historia espa-
ñola del siglo XX, práctica conectada con lo ya visto durante el franquismo que había mantenido toda la 
información de la descolonización africana como “materia reservada”. Ante este silenciamiento histórico, 
bien por mantener la paz en una España dividida o la ignorancia de los fracasos nacionales, el personaje de 
Maimón adquiere nuevas posibles interpretaciones. 

https://www.rtve.es/television/20191230/hay-volver-ver-celia/1994096.shtml
https://www.rtve.es/television/20191230/hay-volver-ver-celia/1994096.shtml


7 Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

Cuando la serie televisiva de Celia se estrena en 1993, España está comenzando a ser receptora de in-
migrantes africanos, afrodescendientes y latinoamericanos por diferentes causas, y con diferentes estatus 
migratorios. Se comienza en estos años a usar el término de “invasión”, aunque, como explica Repinecz, “[t]
hat paranoias about an invasión of racialized immigrants can be traced back to popular culture of the late 
1970s” (2025, p. 16), incluso si la inmigración recibida en España era mínima en aquellos años. Lo cierto es 
que comienzan a emerger discursos contra los inmigrantes produciéndose el primer asesinato reconocido 
por odio racial en Madrid en 1992, en el que un grupo de jóvenes ultraderechistas, incluyendo a un guardia 
civil, mata a sangre fría a la afrodominicana Lucrecia Pérez. Es decir, estamos ante una sociedad que parece 
temer que una inmigración racializada le haga perder el estatus europeo, lo que lleva a que emerjan compor-
tamientos ultraderechistas conectados con ideologías de las supremacías blancas. 

Martin Repinecz presenta en su libro Volatile Whiteness. Race, Cinema, and Europeanization in Spain 
(2025) el concepto de la “blanquitud9 volátil” en una España que parece estar siempre en la frontera entre el 
Norte y el Sur Global. Para ello, analiza las representaciones de las personas racializadas en el cine popular 
español entre las décadas de los años sesenta y ochenta, tanto en las comedias, como en los musicales, en 
las películas religiosas y en el llamado cine “quinqui”. Repinecz se centra en los discursos de blanquitud y en 
la ansiedad racial ante el posible miedo de la pérdida de dicha blanquitud por el contacto con inmigrantes 
racializados, gitanos o quinquis. Su estudio es muy importante para el análisis del personaje Maimón porque 
nos permite ver el tipo de discursos que la población española estaba acostumbrada a ver en el cine popular 
y familiar. La serie Celia sigue una línea parecida a la ya usada en el cine popular con respecto a los discur-
sos de una blanquitud europeizante, siendo la niña protagonista el modelo de belleza caucásica con la que 
los espectadores simpatizan, en contraste con el rechazo o miedo que algunos personajes muestran hacia 
Maimón, como persona foránea, racializada, musulmana y africana. 

Ante la amnesia histórica de la población española sobre temas como el esclavismo, la Guerra Civil, las 
colonizaciones y las descolonizaciones de las colonias africanas, los referentes con los que los especta-
dores podían conectar a Maimón en los años noventa eran las nuevas olas migratorias que llegaban a la 
Península. Además, el rechazo hacia los musulmanes y hacia los norteafricanos estaba muy enraizado en la 
cultura española porque en los planes de estudios escolares se reforzaban las glorias nacionales militares y 
cristianas frente a los musulmanes durante la Reconquista medieval y la historia de la Reconquista cristiana 
está presente en la narrativa fundacional y monumentos de muchas ciudades españolas. Añadido a esto, 
también los niños españoles tenían en los años noventa la imagen de los niños africanos como muy pobres, 
idea que se reforzaba para que las familias colaboraran con el DOMUND cada año, con donativos para los 
misioneros católicos que ayudaban a los niños africanos. Finalmente, anuncios televisivos sobre productos 
como el Cola-Cao, los conguitos y algunas marcas de café, o las canciones de Georgie Dann mostraban un 
imaginario derogatorio y cosificador de las personas de raza negra. 

Celia aparece por la televisión como una vuelta a un pasado nostálgico, el de una sociedad organizada 
por clases, razas, y religiones donde los privilegiados son los españoles blancos encabezados por el tío 
militar. La serie está llena de ternura con las relaciones infantiles de los niños y un humor creado por perso-
najes entrañables. Maimón aparece como un niño travieso, como Celia, lo que hace que los espectadores 
quizás no se cuestionen como algo negativo los castigos que recibe. De hecho, la recepción de la serie fue 
muy positiva y obtuvo varios premios. Entre otros, en 1993 recibió el Premio TP de Oro como Mejor Serie 
Dramática Nacional y, particularmente, el segundo episodio titulado “Doña Benita” recibió el Premio Danubio 
al programa más divertido en el XII Festival Internacional de Televisión para Niños y Juventud. Sorprende 
el hecho de que el humor de este episodio se crea precisamente con las bromas que se hacen en torno a 
Maimón y contra él, mediante el clasismo, el racismo, la xenofobia y la orientalización del niño de doce años. 
Estas bromas son muy problemáticas por la audiencia de niños y jóvenes que las recibe. Con ellas se crea 
un precedente en la manera de percibir y de tratar a esta nueva población inmigrante que está llegando de 
África hacia Europa, educando a la audiencia en la burla hacia la diversidad en general. 

Merece la pena revisar algunos ejemplos de cómo se consigue el humor en el segundo episodio de la 
serie. Celia conoce a Maimón el día en el que el tío Rodrigo llega a su casa después de su vuelta de África 
y el niño es presentado como una sorpresa para todos, incluidos los otros sirvientes. Los dos personajes 
se instalan en la parte de abajo de la casa familiar y el espectador puede ver la relación de Maimón con los 
distintos miembros de la familia. Estas interacciones ayudan a poner de manifiesto las diferencias del niño 
con el resto de los miembros de la casa en cuanto a su raza, su religión, su modo de hablar, su estética y su 
cultura de origen. 

Empezando con el elemento de la raza para crear el humor, se enfatiza el contraste de Maimón con Celia, 
tanto en las ilustraciones de los folletines de Molina Gallent como en la serie televisiva. Si bien en la serie 
televisiva no se dice que Maimón es feo, como se hace en Celia lo que dice cuando Celia lo describe como 
“feíllo” (1995, p. 229) al conocerlo, la risa se busca en la serie televisiva cuando Maimón enfatiza la belleza 
de la piel clara de Celia a la que él mismo califica de bonita con oraciones mal formadas gramaticalmente. 
Celia, como personaje principal español, se caracteriza por unos rasgos fenotípicos que quieren distanciar-
se de los característicos de los africanos del Norte de África. Esto crea una dicotomía totalmente falsa que 
se correspondería con la creación de una identidad hegemónica europea fundada en oposición a la otredad 
africana. Esta dicotomía se refuerza cuando, ya avanzado el segundo episodio, Celia se reúne con sus dos 

9	 En este ensayo se usa la palabra blanquitud como traducción de whiteness y se pone en cursiva por no estar registrada todavía 
en el diccionario de la Real Academia Española. 



8  Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

primas, que también son rubias y con tirabuzones, en la fiesta de cumpleaños del tío Rodrigo. Durante esa 
fiesta hay una escena en la que están las tres niñas y Maimón. Cuando éste hace unos gestos a Celia, la 
cocinera Basílides se enfada y exclama: “¡Qué paciencia hay que tener con ese mono!” (Borau, 1993, 43:55). 
Así, al describir al norteafricano como a un mono, en contraste con las niñas rubias, se usan las teorías po-
sitivistas decimonónicas para describirlo como un ser de piel oscura e intelectualmente inferior al hombre 
blanco. En contraste, Maimón asocia a Celia con una paloma, simbología que podría estar asociada con la 
blancura de su piel o con la religión católica:

— Celia, bonita. Maimón te quiere mucho a ti. —
— Y yo también te quiero mucho porque eres muy bueno.
—No, no, yo malo, tú buena como Paloma. (Borau, 1993, 12:55) 

La oposición entre bondad y maldad aparece conectada con las religiones y con la idea de la “civilización” 
impuesta por el cristianismo a las colonias africanas. Maimón dice de Celia que es tan buena como una 
paloma, simbología del Espíritu Santo en el catolicismo. Sin embargo, frente a la bondad de Celia, Maimón 
es asociado con Satanás por la católica Doña Benita constantemente. De hecho, Celia describe a Maimón 
como “el enemigo mortal” de Doña Benita (Borau, 1993, 7:42). Puede que aquí Elena Fortún haya hecho 
otra crítica al Estado moderno que mantiene a las personas más vulnerables no sólo sometidas sino como 
enemigas entre ellas. De hecho, todas las travesuras graciosas que aparecen de Maimón están dedicadas 
a las venganzas infantiles que él organiza contra otros sirvientes por los malos tratos que recibe de ellos. 
Parece que la única manera que tiene Maimón de ser aceptado en la sociedad en la que vive es su alienación 
cultural y su sometimiento, es decir, aceptar la cosmovisión del mundo de Doña Benita y dejar de ser rebel-
de contra su situación de maltrato y servidumbre. El mantenimiento de los Estados modernos se presenta 
como una continua lucha o guerra para someter a los individuos rebeldes, tanto a Celia como a Maimón, 
pero ellos se resisten10.

Dos instituciones importantes para someter a estos dos niños son la iglesia y el ejército. La intervención 
del ejército en el Rif ha hecho que Maimón sea separado de su familia. Por otra parte, a Celia se le instruirá 
en un colegio religioso y vivirá separada de su familia también como estudiante interna, al sentirse los padres 
incapaces de controlarla. La experiencia de Celia en el colegio se ve en la serie televisiva en los tres últimos 
episodios. Sin embargo, en Celia en el mundo (episodios que no llegaron a ser adaptados para la televisión), 
su tío Rodrigo, quien profesa simpatía por la imaginación y libertad de Celia, saca a la niña del colegio de 
monjas para que viva con él, con Maimón y con su cocinera. Según el tío Rodrigo, y en contra de las ideas 
modernas de civilizar usando el cristianismo, la niña se estaba volviendo una salvaje con las monjas: “¡Si te 
estaban embruteciendo en ese colegio! ¡Ahora eres como una salvaje de la Polinesia!... […] Tus padres han 
tenido la culpa de todo, por dejarte en aquel colegio de soldados…” (Fortún, 1993, pp. 8-9). El tío confunde 
el colegio de monjas con un colegio de soldados porque para él hay similitudes entre las dos instituciones 
y quizás las ha visto trabajar al unísono en las guerras del Rif11. Según su perspectiva, la Iglesia y el Ejército 
ejercerían una función similar: embrutecer al individuo. Esto lo dice a pesar de que él mismo está asociado 
con el ejército12. Lo interesante es que, si bien es verdad que el tío Rodrigo protege y promueve la libertad de 
pensamiento de su sobrina, a la misma vez mantiene al niño Maimón en la servidumbre de su casa. Con este 
ejemplo, Elena Fortún podría estar exponiendo cómo, incluso en la mente de los ideólogos republicanos 
más igualitarios en cuanto a los derechos de las mujeres, todavía se ejercía la discriminación con respecto 
a otros miembros de la sociedad. Estas desigualdades podrían ser debidas por prejuicios de clase, de raza 
o de etnia. 

A Maimón se lo presenta como ignorante y no civilizado por el único hecho de que no sabe expresarse 
bien en castellano, no siendo esta su lengua materna. Como no lo habla bien, se le considera ignorante y, por 
ello, se le insulta. El humor se busca al ridiculizar su manera de expresarse, por sus errores gramaticales, el 
uso de sí mismo en tercera persona, o las palabras no hispanas incluidas en su lenguaje13. Se intenta que 
la audiencia ría a pesar de que la realidad narrada sea dolorosa. Como cuando Maimón suspira y Celia le 
pregunta por lo que le pasa, a lo que él contesta: “llorando mí, nadie quiere Maimón” (Borau, 1993, 44:00). 

Otros recursos usados en el segundo episodio para crear humor, unidos a la infravaloración de las ca-
pacidades intelectuales del niño, son la animalización, la cosificación y la orientalización. Como ya se ha 

10	 En la Europa finisecular, las teorías evolucionistas darwinistas que se aplicaron al negro para la explotación de África y su 
supuesto subdesarrollo cognitivo, asociándolo con los monos, también se aplicaron a la mujer para mantenerla sometida bajo la 
supuesta superioridad racional del hombre blanco. Para refutar esta conceptualización, Carmen de Burgos tradujo del alemán La 
inferioridad mental de la mujer escrita por el neurólogo Paul Möbius en 1900, en el que Möbius se justifica diciendo que la mujer 
tiene el cerebro más pequeño que el hombre. Al igual que Carmen de Burgos creó personajes de mujeres inteligentes en sus 
obras para refutar tal asunción, Elena Fortún creó a Celia, con su imaginación desbordante. 

11	 En cuanto al papel de la iglesia en la colonización de África y su conexión con el ejército, las ideas de Elena Fortún podrían 
conectarse con las ideas de Carmen de Burgos quien incluye en En la guerra una misa circundada por la alusión a la masacre 
del Barranco del Lobo. Estas alusiones hacen responsable de las muertes acaecidas a la Iglesia, al apoyar esta institución los 
proyectos bélicos y presentar las batallas como una cruzada religiosa o como una guerra santa (Zapata-Calle, 2011, p. 102).

12	 Quizás el personaje del tío Rodrigo tenga alguna reminiscencia con la del marido de Elena Fortún, Eusebio Gorbea, por ser militar, 
pero, a la misma vez, libre de espíritu. Como ya se dijo antes, su verdadera vocación fue la literatura y el teatro (Martín-Gaite, 1995, 
p. 10). 

13	 Sobre la forma de reproducir la manera de hablar el castellano de las personas racializadas en España hay distintas opiniones. 
Mientras Baltasar Fra-Molinero (1995) lo entiende como una burla al analizar cómo se representaba el habla africanizada en el 
teatro del Siglo de Oro, Nicholas R. Jones (2019) argumenta que las particularidades de esta forma de hablar en el teatro otorgan 
agencia y representación. 



9 Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

mencionado, se le llama “mono” en varias ocasiones en la serie televisiva (Borau, 1993, 43:40), mientras que 
en el libro original se le compara con una rata chillando (Fortún, 1995, p. 229). Además, como se ve al princi-
pio del episodio televisado, en su primera interacción con Celia se le cosifica. Cuando Celia le pregunta a su 
tío si le ha traído “algo” de África, el tío llama a Maimón como el objeto traído (Borau, 1993, 9:05). Lo manda 
después a por los regalos y éste vuelve corriendo con el paquete huyendo de Doña Benita, que al verlo lo gol-
pea simplemente por ser musulmán, como para espantar al diablo, en una escena abiertamente islamófoba 
(Borau, 1993, 9:45). A esto, el tío Rodrigo reacciona sacando un cuchillo mirando en dirección a Maimón, a la 
misma vez que lo regaña por llamar “mamarracha” a doña Benita (Borau, 1993, 10:02) en un uso cruzado de 
insultos. El uso del cuchillo se justifica después al usarlo para abrir el paquete de los regalos. Posteriormente, 
el tío le pide a Maimón que le ponga unas babuchas árabes a la niña, evidenciando las relaciones de poder. 
Maimón se pone a los pies de Celia y se las coloca mientas que ella se mantiene erguida mirándolo desde 
arriba. Finalmente, al niño se lo orientaliza mediante la estética de su vestuario y con la música que se pone 
en las escenas televisivas donde él aparece. 

Conclusión 
En conclusión, en este artículo se ha querido, en primer lugar, interpretar al personaje de Maimón, según 
aparece en los folletines de Elena Fortún en los años treinta del siglo XX. Este personaje, que el lector en-
cuentra por primera vez en el episodio “Maimón, el morito”, como parte del volumen posterior a los folletines 
titulado Celia lo que dice, le sirvió a la autora no sólo para hacer una crítica social de la empresa imperialista 
y colonizadora del Estado español, sino también para denunciar el trato dado a las colonias norteafricanas 
regidas por España. En el análisis de texto, se ha querido establecer también a Maimón como una figura 
más dentro de los personajes que habitan la casa de Celia en Madrid. Con todos ellos se vislumbran unas 
dinámicas familiares con las que Elena Fortún creó una alegoría nacional, reflejo de la sociedad patriarcal, 
religiosa, centralizada, militarizada y colonizadora de la época histórica que le tocó vivir. 

Por otra parte, este artículo recoge también una segunda interpretación de Maimón cuando a este per-
sonaje y a la familia de Celia se los desconecta de su contexto histórico original en la adaptación televisiva 
dirigida por José Luis Borau con guion adaptado por Carmen Martín-Gaite. Esta serie se estrenó en los años 
noventa del siglo XX, un momento histórico en el que había un discurso negativo hacia la nueva inmigración 
africana en España, convirtiéndose Maimón en el personaje receptor de este discurso. Para esta segunda 
interpretación, he analizado el segundo episodio de la serie audiovisual con el propósito de mostrar cómo 
el niño se usa por los productores para generar humor, creando una comedia racista contra el norteafricano 
que nada tiene que ver con el propósito original con el que Elena Fortún pudo crear al personaje, según se 
muestra el análisis de texto hecho en la primera parte de este ensayo. Lo que sí tienen en común es que tan-
to los folletines iniciales como la serie televisiva se hicieron para una audiencia infantil, juvenil y familiar. Lo 
diferente es ver cómo la burla en la serie audiovisual se concentra en el personaje de Maimón por ser extran-
jero, africano, musulmán e iletrado en la lengua castellana, mediante un humor racista, xenófobo, islamófobo 
y clasista. Esto es muy grave dentro de un espacio televisivo considerado como programación educativa y 
familiar. Sirva de reflexión final el hecho de que después del estreno de la serie en 1993, ésta se volviera a 
retransmitir por la RTVE en las navidades de 1995, 2001 y 2019. Cabe preguntarse si sigue la nación española 
sintiéndose tan insegura como parte de la Unión Europea como para reiterar el discurso de superioridad y 
blanquitud con respecto a África.

Obras citadas
Bauman, Z. (1987). Legislators and Interpreters. On Modernity, Post-Modernity and Intellectuals. Polity Press
Benedict A. (2016) Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. Verso 
Borau, J. L. (1993). Celia/Cap.2/Doña Benita. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=FRRTACKoWKM
Burgos, C. de. C. Núñez-Rey (Ed.). (1989) En la guerra. En La flor de la playa y Otras novelas cortas (pp. 163-218). 

Instituto de la Mujer
Dorao, M. (1999). Los mil sueños de Elena Fortún. Universidad de Cádiz
Ellison, M. L. (2016). El último conquistador y el primer rey: África como heterotopía literaria en la ficción de 

Ángel Ganivet y Pío Baroja. En J. González del Pozo (Ed.). Castilla bajo mirada extraña: Hacia un imaginario 
cultural (pp. 155-174). Editorial Páramo

Fortún, E. (1993). Celia en el mundo. Alianza Editorial
—.	 (1995). Celia lo que dice. Alianza Editorial
—.	 Marisol D, (Ed.). (1987). Celia en la revolución. Aguilar
—	 y M. Ras. M. J. Fraga y N. Capdevila-Argüelles (Eds.). (2014). El camino es nuestro. Fundación Banco 

Santander
—.	 N. Capdevila-Argüelles y M. J. Fraga (Eds.). (2016). Oculto sendero. Renacimiento
—.	 M. J. Fraga y J. M. Borras-Llop (Eds.). (2019). Lo que cuentan los niños: entrevistas a niños trabajadores 

(1930-1931). Renacimiento
—.	 J. Zamostny y N. Capdevila-Argüelles (Trads.). Hidden Path. (2021). Swan Isle Press 
Fraga, M. J. (Ed.). (2013). Elena Fortún, Periodista. Pliegos
Fra-Molinero, B. (1995). La imagen de los negros en el teatro del Siglo de Oro. Siglo XXI de España 
—.	 (2010). The Suspect Whiteness of Spain. En L. V. D. Jennings (Ed.). At Home and Abroad. Historicizing 

Twentieth-Century Whiteness in Literature and Performance (pp. 147-169). University of Tennessee Press

https://www.youtube.com/watch?v=FRRTACKoWKM


10  Zapata-Calle, A.  Africanías 3 (2025):  e103745

Foucault, M. (2014). Surveiller et punir. Gallimard
García-Carretero, I. (2022). La obra rescatada de Elena Fortún: Celia en la revolución. Presentación en 

Biblioteca Regional de Madrid Joaquín Leguina. YouTube. https://www.youtube.com/live/mkWZYaJroiQ
Gorbea, E. (1922). Los mil años de Elena Fortún. Editorial Saturnino.
Jones, Nicholas R. (2019). Staging Habla de Negros: Radical Performances of the African Diaspora in Early 

Modern Spain. The Pennsylvania State University Press
Martín-Gaite, C. (1995). Pesquisa tardía sobre Elena Fortún. Prólogo en E. Fortún. Celia lo que dice (pp. 7-37). 

Alianza Editorial 
Martín-Márquez, S. (2008). Disorientation. Spanish Colonialism in Africa and the Performance of Identity. Yale 

UP
Möbius, P. J. y C. de Burgos-Seguí (Trad.). (1900). La inferioridad mental de la mujer: La deficiencia mental 

fisiológica de la mujer. Sempere
¿Por qué hay que volver a ver Celia? (2019). RTVE.
https://www.rtve.es/television/20191230/por-hay-volver-a-ver-celia/1994096.shtml
Ragan, R. (2003). “Carmen de Burgos’s La mujer fría: A Response to Necrophilic Aesthetics in Decadentist 

Spain”. En A. J. Cruz, R. Hernández-Pecoraro y J. Tolliver (Eds.). Disciplines on the Line: Feminist Research 
on Spanish, Latin American, and U.S. Latina Women (pp. 235-55). Juan de la Cuesta

Repinecz, M. (2025). Volatile Whiteness. Race, Cinema, and Europeanization in Spain. University of Toronto 
Press

Unamuno, M. de (1902). En torno al casticismo. Cátedra
Zapata-Calle, A. (2011). En la guerra de Carmen de Burgos: Crítica del proceso de nacionalización e 

imperialismo español en Marruecos. Decimonónica, 8(2), 91-112

https://www.youtube.com/live/mkWZYaJroiQ
https://www.rtve.es/television/20191230/por-hay-volver-a-ver-celia/1994096.shtml

	Marcador 1
	Marcador 2

